
szent atanáz gör. kat. hittudományi főiskola

institutum sancto athanasio nominatum

athanasiana

59

Nyíregyháza
2025

Tematikus szám a Nikaiai Zsinat 1700. évfordulóján

Athanasiana_59.indb   3Athanasiana_59.indb   3 2026. 02. 03.   19:57:162026. 02. 03.   19:57:16



athanasiana
a Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola folyóirata

Főszerkesztő:
Véghseő Tamás 

A szerkesztőbizottság tagjai:
Dobos András, Görföl Tibor, Garai Péter, Odrobina László,  

Szilágyi Barnabás, Németh István, Földvári Katalin

A folyóirat Tudományos Tanácsadó Testületének tagjai:
S.E.R. Dr. Orosz Atanáz, megyéspüspök, Miskolci Egyházmegye 

S.E.R. Dr. Martos Balázs Levente, segédpüspök, rektor, Központi Papnevelő Intézet
Prof. Baán István, professor emeritus, Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola

Prof. Dolhai Lajos, rektor, Egri Hittudományi Főiskola
Prof. Kustár Zoltán, tanszékvezető egyetemi tanár,  

Debreceni Református Hittudományi Egyetem, Ószövetségi Tanszék
Prof. Thomas Mark Németh, tanszékvezető egyetemi tanár,  

Bécsi Egyetem, Teológiai Kar, Történeti Teológiai Intézet
Prof. Puskás Attila, tanszékvezető egyetemi tanár,  

Pázmány Péter Katolikus Egyetem, Hittudományi Kar
Prof. Em. Szentmártoni Mihály SJ, professor emeritus, Pontificia Università Gregoriana
Prof. Várnai Jakab, tudományos munkatárs, Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola

A szerkesztőség címe:
Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola

H 4400 Nyíregyháza
Bethlen G. u. 13–19.

Tel./Fax: +36/42/597-600 
www.szentatanaz.hu//athanasiana

kiadvanyok@szentatanaz.hu

Postacím:
H-4401 Nyíregyháza, Pf. 303.

Felelős kiadó:
Galambvári Péter mb. rektor

© Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, 2025

ISSN 1219-9915

Megrendelhető a fenti címek bármelyikén
Az egyes számok ára: 1.000 Ft

Athanasiana_59.indb   4Athanasiana_59.indb   4 2026. 02. 03.   19:57:162026. 02. 03.   19:57:16



Tartalom

Előszó. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            7

Görföl Tibor: Beszélgetés John Behrrel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             11

Johannes Oeldemann: Nikaia az ökumenikus párbeszédben . . . . . . . . . . .           23

Baán István: ww.nikaia325. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        43

Puskás Attila: Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával 
kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        55

Gyurkovics Miklós: Monarchiánus és ariánus krisztológiai értelmezések 
Alexandriában a 4. század elején. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 81

András Szabolcs: A nikaiai konszenzus a mai ortodoxiában. . . . . . . . . . . .            99

Puskás Bernadett: Az Apostolos Deészisz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          119

KÖNYVISMERTETÉS

Pauwlik Zsuzsa Orsika: Soltész János: A mértékletesség erényének 
lényege és távlatai az erények teológiatörténetének tükrében . . . . . . .       133

Soltész János: Renzo Gerardi: A szeretet öröme. A keresztény élet 
teológiája az Ordo Amoris fényében . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            136

Athanasiana_59.indb   5Athanasiana_59.indb   5 2026. 02. 03.   19:57:162026. 02. 03.   19:57:16



99

Athanasiana 59 (2025) 99–117.

ANDRÁS SZABOLCS

A nikaiai konszenzus a mai ortodoxiában

Bevezetés; 1.  A zsinat fogalmának ortodox értelmezése; 2. Az egyetemes zsinat 
fogalma; 3. A zsinat mint az Egyház ikonja; 4. Az ortodox teológia álláspontja a 
325-ös zsinatról; 5. A homoousziosz és a Szentháromság titka; 6. A pneumatoló-
giai deficit a Nikaiai Zsinaton; 7. A politikai kontextus és Konstantin szerepe; 8. 
A zsinat jelenkori ortodox recepciója; Következtetések

Rezümé
A tanulmány a 325-ös Nikaiai Zsinat ortodox recepcióját vizsgálja, amely a Fiú isten-
ségének kimondásával lefektette a keresztény krisztológia és szentháromságtan alapjait. 
A homoousziosz (egylényegű) terminus egyszerre jelentett szóteriológiai minimumot és 
ekkleziológiai fundamentumot, ugyanakkor a Szentlélekről való hallgatás „pneumato-
lógiai deficitet” hagyott maga után. Ez a hiány később hozzájárult a Filioque-vita ki-
alakulásához és a keleti–nyugati trinitológiai utak szétválásához. Az ortodox értelmezés 
szerint a zsinat nem pusztán történelmi esemény, hanem a Szentlélek által vezetett ka-
rizmatikus aktus, amely tekintélyét az Egyház recepciójából nyeri. A modern ortodox 
teológusok (Florovsky, Lossky, Zizioulas, Stăniloae) a nikaiai örökséget dinamikus nor-
maként értelmezik: egyszerre őrzik a Fiú istenségének dogmáját és a liturgikus-hagyo-
mányos tapasztalatot, miközben a pneumatológiai kiegészítést a 381-es Konstantinápo-
lyi Zsinattal látják beteljesedni. Így a nikaiai konszenzus ma is az ortodox identitás és a 
szentháromságtan sarokköve.

Kulcsszavak: Nikaiai Zsinat, homoousziosz, pneumatológiai deficit, ortodox recepció

Abstract
The study examines the Orthodox reception of the Council of Nicaea (325), which, by 
proclaiming the full divinity of the Son, laid the foundations of Christian Christology 
and Trinitarian theology. The term homoousios („of one essence”) simultaneously 
constituted a soteriological minimum and an ecclesiological foundation, yet the 
council’s silence concerning the Holy Spirit left behind a „pneumatological deficit”. 
This lacuna later contributed to the emergence of the Filioque controversy and to the 
divergence of Eastern and Western Trinitarian paths. In Orthodox understanding, 
Nicaea is not merely a historical event but a charismatic act guided by the Holy Spirit 

Athanasiana_59.indb   99Athanasiana_59.indb   99 2026. 02. 03.   19:57:212026. 02. 03.   19:57:21



András Szabolcs

100

whose authority derives from the Church’s reception. Contemporary Orthodox 
theologians (Georges Florovsky, Vladimir Lossky, John Zizioulas, Dumitru Stăniloae) 
interpret the Nicene legacy as a dynamic norm: they steadfastly preserve the dogma 
of the Son’s divinity and the liturgical-traditional experience while regarding the 
pneumatological completion as fulfilled by the Council of Constantinople (381). 
Thus, the Nicene consensus remains to this day the cornerstone of Orthodox identity 
and Trinitarian doctrine.

Keywords: Council of Nicaea, homoousios, pneumatological deficit, Orthodox recep-
tion

Bevezetés

A 325-ös Nikaiai Zsinat a keresztény történelem egyik legmeghatározóbb 
eseménye, amely a Fiú istenségének dogmatikai kimondásával nem csupán 
az arianizmus válságát oldotta fel, hanem a keresztény teológia későbbi fejlő-
désének alapjait is lefektette. A homoousziosz (egylényegű) kifejezés beveze-
tése az Egyház önértelmezésének sarokkövévé vált, és a keresztény krisztoló-
gia, valamint a szentháromságtan központi kategóriájává nőtte ki magát. Az 
ortodox hagyomány számára Nikaia a Szentlélek által vezetett, karizmatikus 
esemény, amely nem pusztán egyháztörténeti mérföldkő, hanem az Egyház 
élő tapasztalatának és önazonosságának kifejeződése.

Mégis, a zsinat örökségének ortodox recepciója sokrétű és komplex. Egy-
részt Nikaia az Egyház hitének és egységének záloga, másrészt hiányosságai 
révén további vitákat és teológiai fejlődést inspirált. Különösen feltűnő, 
hogy a zsinat döntően krisztológiai orientációja mellett a pneumatológia 
háttérbe szorult: a Szentlélek személyéről és istenségéről Nikaia hallgatott, 
amit csak az 381-es Konstantinápolyi Zsinat korrigált. Ez a „pneumatológiai 
deficit” később hozzájárult ahhoz, hogy a latin nyugat sajátos módon pró-
bálta pótolni a hiányt, ami végül a Filioque-problémában1 csúcsosodott ki.

A modern ortodox teológia – Florovsky „neopatrisztikus szintézise”, 
Lossky misztikus teológiája, Zizioulas eucharisztikus ekkleziológiája, Stăni-

1	 A Filioque-vita részleteire nem térek ki ebben a tanulmányban. A kortárs ortodox teo-
lógia reflexiójának elemzését lásd: András Szabolcs: A Filioque mint a teológia és a poli-
tika konfrontációja (Megoldási kísérletek az ökumené szolgálatában), Kolozsvár 2020, 
85–145.

Athanasiana_59.indb   100Athanasiana_59.indb   100 2026. 02. 03.   19:57:212026. 02. 03.   19:57:21



A nikaiai konszenzus a mai ortodoxiában

101

loae közösségteológiája – egyaránt hangsúlyozza, hogy a nikaiai örökség nem 
pusztán történelmi dokumentum, hanem élő norma, amely egyszerre őrizte 
meg az Egyház apostoli hitét és nyitott új teológiai horizontokat. E reflexió 
azonban sohasem volt homogén: a zsinat hiányosságaira adott ortodox vála-
szok mutatják, hogy a „nikaiai konszenzus” nem statikus formula, hanem 
folyamatosan aktualizált egyházi tapasztalat.

A tanulmányom hipotézise tehát a következő: az ortodoxia Nikaiára 
adott reflexiója komplex, mert miközben a homoousziosz dogmatikai vív-
mányát az üdvösség és az Egyház egységének alapjaként értékeli, a pneu-
matológia hiányos kidolgozottsága olyan teológiai feszültségeket hagyott 
örökül, amelyek a latin szentháromságtan sajátos arculatát – különösen a 
Filioque-tétel kialakulását – is elősegítették. E hipotézis vizsgálata során kü-
lön figyelmet kapnak a zsinat fogalmának ortodox értelmezése, az egyetemes 
zsinat teológiai jelentése, a Nikaiai Hitvallás erősségei és hiányosságai, vala-
mint a modern ortodox teológia reflexiói, amelyek a pneumatológiai deficit 
felismeréséből kiindulva próbálják újraértelmezni az Egyház trinitárius ön-
azonosságát.

1.  A zsinat fogalmának ortodox értelmezése

Az ortodox hagyomány a zsinatot eredendően nem egy előre kodifikált, 
periodikus intézménynek, hanem a Szentlélek által kezdeményezett kariz-
matikus eseménynek tekinti, amelyet konkrét válságok és tanbeli kérdések 
hívnak életre.2 A legkorábbi (prenikaiai) korszakban a püspökök találkozásai 
ad hoc jellegű tanúságtételi fórumok voltak, nem egy kész „zsinati elméletet” 
hajtottak végre, hanem a helyi egyházakat személyükben képviselve keresték 
és fejezték ki az egyház egységes értelmezését a hit kérdéseiben.3 A zsinat így 
mindenekelőtt ekkleziológiai esemény: a test egyes tagjaiban (a püspökök 
kollegiális közösségében) működő Lélek hallhatóvá teszi az egész test hitét.

Az ortodox felfogásban a zsinat tekintélye nem előre adott (nem pusztán 
kánonjogi státusz vagy állami jóváhagyás), hanem utólagosan igazolódik az 
Egyház recepciójában, a hívők közösségének életében, liturgiájában és taní-

2	 Dumitru Stăniloae: Sfîntul Duh în revelație și în Biserică, Ortodoxia, 1974/2, 218.
3	 Georges Florovsky: Bible, Church, Tradition: An Eastern Orthodox View, vol. 1, Bel-

mond 1972, 98.

Athanasiana_59.indb   101Athanasiana_59.indb   101 2026. 02. 03.   19:57:212026. 02. 03.   19:57:21



András Szabolcs

102

tásában történő befogadás által. Ezért lehetséges, hogy formailag szabályos 
gyűlések is „rablózsinatnak” minősüljenek, ha az Egyház nem ismeri fel 
bennük az apostoli hagyománnyal egyező igazságot; és fordítva: az igaz zsi-
nat „egyetemessége” nem a formai procedúrából, hanem a Szentírással és az 
apostoli paradoszisszal való egyezésből és az Egyház egyetemes elfogadásából 
származik.4 E ponton a consensus patrum (az atyák egybehangzó tanúsága) 
és a sensus fidelium (a hívők közösségi érzéke) együtt tanúsítják, hogy egy 
döntés az Egyház hitéhez tartozik. A „zsinat nincs az Egyház fölött”: a zsinat 
az Egyház reprezentációja – igaz, hatékony képmása akkor, ha ténylegesen 
azt mondja ki, amit az Egyház hisz (ugyanott).5

A konstantini fordulat után az „ökumenikus” jelző a gyakorlatban a bi-
rodalom teljes horizontjára kiterjedő gyűlést jelölt. Mégis, az ortodox értel-
mezés szerint ez a látható univerzalitás csak alkalom: nem innen ered a zsinat 
normatív ereje. A negyedik században sem alakult ki „konciliarizmus” mint 
zárt jogi doktrína; az Egyház nem általános „zsinati tekintélyre” hivatkozik, 
hanem konkrét zsinatok hitvalló döntéseire, amelyek a receptio ecclesiae ál-
tal váltak kötelezővé.6

Zizioulas ekkleziológiája szerint az Egyház identitása az eucharisztikus 
szinaxisban válik láthatóvá, a püspök köré gyűlt közösségben. A  püspök, 
mint Krisztus ikonja, az egész helyi egyház egységét jeleníti meg a Lélekben; 
a szolgálat aszimmetriája nem joguralom, hanem ajándék-szerkezet, amely 
a Szentháromság „adó–fogadó” mintázatából él. A  zsinati jelleg ebből az 
eucharisztikus szerkezetből nő ki: a püspökök közössége nem önálló „parla-
ment”, hanem az eucharisztikus közösségek kollegiális kommuniója; a zsinat 
ezért nem idegen test az Egyház életében, hanem annak kiterjedt (szinodális) 
formája. Ugyanezen logika mentén a recepció nem puszta „szavazatösszesí-
tés”, hanem liturgikus–aszketikus befogadás: amit a nép énekel, imádkozik, 
megvall (például a Krédó), az válik a „mi hitünkké”.7

A keleti hagyomány a tradíciót nem múltbeli idézetek statikus halma-
zaként, hanem a Szentlélekben élő emlékezetként érti. A Szentírás az alap, 

4	 Christos Yannaras: Elements of Faith (An Introduction to Orthodox Theology), 
Edinburgh 1991, 139–144.

5	 Dumitru Stăniloae: Cîteva trăsături caracteristice ale ortodoxiei, Mitropolia Olteniei, 
1970/7–8, 732.

6	 Florovsky: Bible, Church, Tradition, 98.
7	 John D. Zizioulas: Lectures in Christian Dogmatics, London–New York 2008, 118.

Athanasiana_59.indb   102Athanasiana_59.indb   102 2026. 02. 03.   19:57:212026. 02. 03.   19:57:21



A nikaiai konszenzus a mai ortodoxiában

103

de a Szentírás helyes értelmezése az Egyházban, a phronēma (egyházias 
„gondolkodásmód”) közegében történik. Ezért hangsúlyozzák az atyák és a 
modern ortodox szerzők is: a rövid „hivatkozási láncok” önmagukban nem 
bizonyítékok; a konszenzus az, ami jelzi, hogy egy értelmezés valóban „apos-
toli”. A patrisztikus példatár (Tertullianus, Ciprián, majd a nagy kappadó-
kiaiak) folyvást arra int: az „antikvitás mint olyan” nem automatikusan igaz; 
az igazság az, ami állandóan megmarad az Egyház életében.8

Az ortodox válasz: utólag, az Egyház egészének életében. A Nikaia–Kons-
tantinápolyi Krédó (381) autoritása például nem pusztán a császári szankció 
vagy a résztvevők száma miatt vált normává, hanem mert az Egyház imádsá-
gos–liturgikus életébe épült, s az atyák egységes tanúsága és a hívek közösségi 
befogadása mint recepció igazolta: ez a hit „mindig, mindenütt, mindenki” 
hite.9 E felfogás előkészíti tanulmányunk fő hipotézisét is: mivel a zsinati tekin-
tély az életben igazolódik, a nikaiai döntés pneumatológiai töredékessége – jól-
lehet krisztológiailag döntő és szóteriológiailag elengedhetetlen10 – további fej-
lődést kényszerített ki, s ennek különböző útjai (381 keleti kiegészítés; nyugati 
kísérletek a hiány pótlására) eltérő trinitárius profilokat eredményeztek (Loss-
ky trinitológiai megkülönböztetése; Zizioulas személy–lényeg szemlélete).

2. Az egyetemes zsinat fogalma

Az egyetemes jelző, amely a zsinatok hivatalos megnevezésében a görög 
οἰκουμενικός szóval jelenik meg, több jelentésréteget hordoz, amelyek foko-
zatosan és egymásba fonódva alakultak ki a keresztény hagyományban. A ki-
fejezés eredetileg a Római Birodalom egészére kiterjedő földrajzi és politikai 
térséget jelentette (oikoumene = a lakott világ). Amikor tehát Nikaiát 325-
ben ökumenikus zsinatnak nevezték, ez mindenekelőtt azt fejezte ki, hogy a 
zsinatot a birodalom minden tartományából hívták össze, és a császár (Nagy 
Konstantin) biztosította univerzális jellegét. Florovsky rámutat, hogy a bi-
rodalmi zsinat fogalma az első századokban természetes keretként szolgált, 
hiszen a birodalmi keret tette lehetővé a keresztények tényleges összegyűlé-
sét. A birodalom kereszténnyé válásával az ökumenikus jelző egyre inkább a 

8	 Florovsky: Bible, Church, Tradition, 101.
9	 Dumitru Stăniloae: Ortodoxie și nașionalism, h.n., 2011, 61.
10	 Sergius Bulgakov: The Comfroter, Cambridge 2004, 23.

Athanasiana_59.indb   103Athanasiana_59.indb   103 2026. 02. 03.   19:57:212026. 02. 03.   19:57:21



András Szabolcs

104

keresztény egyház látható univerzalitásának kifejezése lett.11

A kereszténység azonban az ökumenikus jelzőt hamar túllépte a birodal-
mi horizonton: az Egyház egyetemességének teológiai dimenzióját kezdte 
benne látni. Az egyetemesség az Egyház szentháromsági természetéből fa-
kad: ahogy Isten egy és oszthatatlan, ugyanúgy az Egyház is egész minden 
helyi megvalósulásában. A püspökök tanácskozása az egész Egyház tanúság-
tételének ikonja lett: a résztvevők nem pusztán saját közösségüket képvisel-
ték, hanem az Egyház teljességét jelenítették meg.12

Az ortodox teológiában az ökumenikus fogalom lényegi értelemben 
pneumatológiai kategória. Egy zsinat akkor egyetemes, ha a Szentlélek tanú-
ságát hordozza, és ezt az Egyház egészének hite befogadja.13 A 449-es efezusi 
rablózsinat példája világosan mutatja, hogy a puszta birodalmi jóváhagyás és 
formális legitimitás nem elegendő: az Egyház nem fogadta el, így nem vált 
egyetemessé. Ellenkezőleg, a 381-es Konstantinápolyi Zsinat döntéseit – bár 
kezdetben nem mindenütt ismerték el – az Egyház később recepcionálta, és 
így ökumenikus tekintéllyel ruházta fel. Az egyetemesség tehát nem előfelté-
tel, hanem folyamat: az Egyház közösségi befogadása teszi teljessé.14

A modern ortodox teológusok – különösen Florovsky, Lossky és Zizi-
oulas – hangsúlyozzák, hogy az ökumenikus fogalom nem intézményi–jogi 
definícióban, hanem az Egyház misztériumában érthető meg. Florovsky 
kifejezetten kijelenti, hogy nem létezett kánonjogi elmélet az ökumenikus 
zsinatokról. Lossky szerint az Egyház univerzalitása a Szentlélekben élő 
misztérium, amelyben a consensus patrum az isteni igazság történeti arti-
kulációja. Zizioulas pedig az eucharisztikus ekkleziológiában látja az egyete-
messég alapját: az Egyház a helyi eucharisztiában teljes, de a zsinatban a helyi 
közösségek szinodális egysége nyilvánul meg.15

11	 Boris Bobrinskoy: Taina Bisericii¸ Alba Iulia 2004, 123–125.
12	 Pavel Florensky: The Pillar and Ground of the Truth (An Essay in Orthodox Theodicy in 

Twelve Letters), Princeton–Oxford 1997, 327.
13	 Dumitru Stăniloae: Comunitate prin iubire, Ortodoxia, 1963/1, 52.
14	 Christos Mylonas: Serbian Orthodox Fundamentals (The Quest for an Eternal Iden-

tity), Budapest–New York 2003, 15.
15	 John D. Zizioulas: Eucharist, Bishop, Church: The Unity  in the Divine Eucharist and the 

Bishop During the First Centuries, Brookline 2001, 87–88.

Athanasiana_59.indb   104Athanasiana_59.indb   104 2026. 02. 03.   19:57:212026. 02. 03.   19:57:21



A nikaiai konszenzus a mai ortodoxiában

105

3. A zsinat mint az Egyház ikonja

Az ortodox hagyományban a zsinat nem csupán döntéshozó fórum, hanem 
ikon: az Egyház teljességének látható megjelenítése. A püspökök gyűlése az 
eucharisztikus közösségek kollegiális egységét testesíti meg. Minden püspök 
nemcsak saját egyházmegyéjének képviselője, hanem a helyi közösségben 
megjelenő katolicitás hordozója. Így amikor a püspökök zsinaton egybe-
gyűlnek, az Egyház egyetemes arca válik láthatóvá.16

Zizioulas ekkleziológiája különösen hangsúlyozza, hogy az Egyház a püs-
pök köré gyűlt eucharisztikus közösségben válik önmagává. Az eucharisztia 
ünneplése ikonja az egész Szentháromságos üdvrendnek: a püspök Krisztus 
képe, a diakónus a Lélek szolgálata, a nép pedig a teremtés felajánlása.17 Ezért 
amikor a püspökök egybegyűlnek, hogy zsinatot tartsanak, a helyi eucha-
risztia-ünneplések egysége válik egyházi valósággá. A zsinat tehát nem parla-
ment, hanem a helyi liturgiák szinaxisa, amely az Egyház egyetemes egységét 
jeleníti meg.18

Az ikon teológiája szerint a kép nem puszta ábrázolás, hanem részesedés 
az ábrázolt valóságban. Ugyanígy a zsinat sem csupán „reprezentálja” az Egy-
ház egységét, hanem részesíti a résztvevőket abban. Ezért tekinthető a zsinat 
az Egyház ikonjának: nem önálló hatalmi struktúra, hanem a Lélekben lét-
rejövő valóság képmása.19 Florensky ikon-szemiotikája hangsúlyozza, hogy 
az Egyház minden látható alakzata (liturgia, szentség, zsinat) a láthatatlan 
isteni valóság áttetszősége.

Zizioulas továbbá rámutat arra, hogy a püspöki szinaxisban az Egyház 
belső trinitárius logikája válik láthatóvá: a Szentháromságban az Atya forrás, 
a Fiú és a Lélek pedig az Atyától kapják létüket; hasonlóképpen az Egyház-
ban minden eucharisztikus közösség önálló és teljes, de a püspöki közösség-
ben nyilvánul meg az egyetlen Egyház. A zsinat ennek a kölcsönös ajándé-

16	 Demetrios Constantelos ezen a ponton lát esélyt arra, hogy a tárgyalt téma az ökume-
nikus párbeszéd, a keresztény felekezetek közeledésének alapja legyen. Lásd: Demetrios 
J. Constantelos: The Attitude of Orthodox Christians Toward Non-Orthodoox and 
Non-Christians, in: Leonard Swidler – Paul Mojzes: Attitudes of Religions and Ideolo-
gies Toward the Outsider: The Other, vol. 1., Lewinston 1990, 63–80.

17	 Ezt a gondolatot osztja teológiai vitapartnere, Yannaras is: Yannaras: Elements of Faith, 
138.

18	 Zizioulas: Lectures in Christian Dogmatics, 118.
19	 Dumitru Stăniloae: Ortodoxie și naționalism, 62.

Athanasiana_59.indb   105Athanasiana_59.indb   105 2026. 02. 03.   19:57:212026. 02. 03.   19:57:21



András Szabolcs

106

kozásnak a történeti formája: minden püspök hozza saját közössége hitét, és 
ugyanakkor befogadja a többiekét, így valósul meg az egymásban-való lét.20

Florovsky hangsúlyozza, hogy a zsinat mindig esemény – a Lélek cselek-
vése a történelemben. De ugyanakkor ikon is: az eseményben láthatóvá válik 
az Egyház isteni valósága. Ezért a zsinat egyszerre történelmi és eszkatologi-
kus: konkrét időben és térben zajlik, de elővételezi az eszkatonban teljesen 
kinyilvánuló egyházi egységet. Az ortodox szemléletben tehát a zsinat „litur-
gia a történelemben”.

4. Az ortodox teológia álláspontja a 325-ös zsinatról

A 325-ös Nikaiai Zsinat döntése két, egymást feltételező célt szolgált: (a) az 
arianizmus kizárását, amely a Fiút a teremtmények közé sorolta; és (b) a Fiú 
örök istenségének és az Atyával való egylényegűségének egyértelmű kimon-
dását. A zsinat kulcsa a homoousziosz terminus: ezzel az Egyház arra tett dog-
matikai nyilatkozatot, hogy az, akit üdvösségünk közvetítőjeként vallunk, 
nem alábbvaló vagy köztes lény, hanem valóban Isten, aki „az Atyával egylé-
nyegű” (ὁμοούσιος τῷ Πατρί).21 A döntés nem filozófiai spekuláció eredmé-
nye, hanem az üdvösség tapasztalatának és szükségszerűségének dogmatikai 
rögzítése: csak az üdvözít, aki maga is Isten.22

A nikaiai definiálás negatív és pozitív funkciót egyaránt betölt. Negatív 
értelemben a homoousziosz „határkijelölő” formula: kizárja egyszerre a szu-
bordinacionizmust (Arius – a Fiú teremtmény) és a modalizmust (Sabellius 
– a Fiú csupán módja ugyanannak az isteni lényegnek). Pozitív értelemben 
a homoousziosz az Atya és a Fiú valódi egységét fejezi ki úgy, hogy közben 
megőrzi valódi különbségüket: a 4. századi patrisztikus szintézis (különösen 
a kappadókiai atyák) éppen e feszültségben, az egység és különbség antinó-
miájában dolgozta ki a szentháromságtant.23

Athanasziosz szóteriológiai érvelése adja a nikaiai döntés teológiai súlyát: 
ha Krisztus nem valóban Isten, „aki az Atyával egylényegű”, akkor nem ré-
szesíthet bennünket az isteni életben; a megváltás feltétele a Fiú teremtetlen 

20	 Zizioulas: Eucharist, Bishop, Church, 117.
21	 Lásd: Heinrich Denzinger–Peter Hünermann: Hitvallások és az Egyház Tanítóhivata-

lának megnyilatkozásai, Budapest 2002, 73. DH 125
22	 Zizioulas: Lectures in Christian Dogmatics, 62.
23	 Florensky: The Pillar and Ground of the Truth, 109.

Athanasiana_59.indb   106Athanasiana_59.indb   106 2026. 02. 03.   19:57:212026. 02. 03.   19:57:21



A nikaiai konszenzus a mai ortodoxiában

107

volta és isteni méltósága. Ez a logika már az incarnatio gondolatkörében is 
jelen van: a teremtett lét visszahullása a semmibe csak a teremtetlen Ige által 
fordítható vissza; az üdvösség ontológiai tétje a Fiú istensége. Ebből követ-
kezik, hogy a homoousziosz nem filozófiai címke, hanem dogmatikai mini-
mum: az Egyház számára az üdvösség feltételeit biztosító kijelentés.24

A nikaiai döntés egyházképző erővel is bír. Amint Florovsky rámutat, 
Nikaia mintázatot adott az Egyháznak arra, hogyan ismeri fel és vallja meg 
egyetemes érvénnyel a hitét: nem absztrakt zsinati teória születik, hanem 
egy konkrét történelmi helyzetben hozott hitvalló döntés, amely az Egyház 
recepciója által válik normává. A  homoousziosz így nem elszigetelt tétel, 
hanem az Egyház liturgikus és dogmatikai öntudatának tengelye: ami az ol-
tárnál történik (a teremtett ember részesedése az isteni életben), az a dogma 
tétele (a Részesítő valóban Isten).25

Mindazonáltal Nikaia programszerűen nyitva hagy egy további kérdést: 
a Szentlélek személyének és istenségének teljes teológiai kifejtését. A 325-ös 
definíció krisztológiai éle szükségszerűen hozta el 381-ben a pneumatológia 
dogmatikai rögzítését: a homoousziosz krisztológiai igen-je igényelte, hogy 
az Egyház a Lélekre is kimondja az isteni természet teljességét. Az ortodox 
recepció így érti Nikaiát: fundamentum, amely megkerülhetetlen a szenthá-
romságtan és az üdvösség szempontjából, ám teljes szintézissé a Konstanti-
nápolyban (381) kimondott pneumatológiával együtt válik.26

Athanasziosz gondolkodásában világosan megjelenik az a tétel, hogy ami 
nem Isten, az nem üdvözít. A Fiú istensége így nem elméleti kérdés, hanem 
az üdvösség ontológiai alapja: ha Krisztus teremtmény lenne, akkor nem 
tudná az embert részesíteni az isteni életben. Zizioulas értelmezésében az ex 
nihilo teremtés és a Fiú örökkévalósága ugyanannak a logikának két oldala: a 
világ csak azért maradhat fenn, mert az örök Logosz, aki egylényegű az Atyá-
val, beemeli a semmiből létező teremtést az isteni életbe.27

A homoousziosz egyaránt elutasítja az arianizmust és a modalizmust. 
Lossky hangsúlyozza, hogy a nikaiai definíció egyszerre őrzi meg az Atya és a 
Fiú valódi különbségét és valódi egységét: a Fiú nem lehet alacsonyabb rendű 

24	 Zizioulas: Lectures in Christian Dogmatics, 71.
25	 Florovsky: Bible, Church, Tradition, 95.
26	 DH 150
27	 John D. Zizioulas: Communion and Othernes (Further Studies in Personhood and the 

Church), London–New York 2009, 18.

Athanasiana_59.indb   107Athanasiana_59.indb   107 2026. 02. 03.   19:57:212026. 02. 03.   19:57:21



András Szabolcs

108

teremtmény, de nem is lehet csupán módusz az Atya lényege mögött. Ezért a 
kifejezés apofatikus funkciót is betölt: nem magyarázza meg az isteni miszté-
riumot, hanem határt szab az emberi beszédnek.28 A nikaiai atyák számára az 
ousia és a hypostasis gyakran szinonimák voltak, amint azt Athanasziosz és 
a korai nikaiaiak írásaiban látjuk. Később a kappadókiai atyák finomították 
a nyelvet: az ousia az isteni természet egységére, a hypostasis a személyek kü-
lönbségére utal. Florensky rámutat, hogy a nikaiai atyák nagysága abban állt, 
hogy mertek két rokon tartalmú fogalmat29 (ousia = hypostasis) használni 
a dogmatikai minimum kifejezésére – ezzel fejezték ki egyszerre a Fiú teljes 
isteni egységét és személyes különbségét az Atyától.

Bár a 325-ös zsinat döntése a Fiú istenségére összpontosított, ez-
zel megnyitotta az utat a pneumatológia számára. A  Fiú egylényegű-
sége az Atyával előrevetítette, hogy a Szentlélekre is kimondja az Egy-
ház a teljes istenséget (381, Konstantinápoly). Így Nikaia recepciója az 
ortodox hagyományban mindig a trinitárius szintézis részeként jelenik meg. 
Zizioulas szerint a homoousziosz dogmája nem elszigetelt definíció, hanem 
az Eucharisztia valóságát rögzíti fogalmi szinten: aki az Eucharisztiában adja 
önmagát, az valóban Isten. Ezért a Nikaiai Hitvallás az Egyház liturgikus éle-
tének artikulációja, amely dogmaként fejezi ki az üdvösség tapasztalatát.30 
Florovsky szerint ezért a zsinati definíciót soha nem tekintették jogi intéz-
ménynek, hanem karizmatikus eseménynek, amelyet az Egyház recepciója 
tett normává.31

Összefoglalva: a homoousziosz ortodox értelmezése egyfelől szóteriológi-
ai minimum (csak az isteni Fiú üdvözít), másfelől ekkleziológiai maximum 
(a dogma az Egyház önazonosságát és eucharisztikus életét fejezi ki). A ni-
kaiai döntés így egyszerre volt határkijelölés az eretnekségekkel szemben32 és 
nyitás a teljes szentháromságtani szintézis felé.

28	 Vladimir Lossky: Théologie dogmatique, Paris 2012, 26.
29	 Florensky teológiájának megértéséhez, beleértve a szentháromságtanát, figyelembe kell 

venni, hogy a modern orosz szophista irányat tagja volt. Erről részletesebben lásd: And-
rás Szabolcs: A Sophia-elmélet és a teremtés: kitérő az orosz ortodox teológiában, Sapi-
entiana, 2020/2, 1–19.

30	 Zizioulas: Eucharist, Bishop, Church, 134–135.
31	 Georges Florovsky: The Doctrine of the Church and the Ecumenical Problem, The 

Ecumenical Review, 1950/2, 154.
32	 Coniaris: Introducere în credința și viața bisericii ortodoxe, București 2001, 19.

Athanasiana_59.indb   108Athanasiana_59.indb   108 2026. 02. 03.   19:57:212026. 02. 03.   19:57:21



A nikaiai konszenzus a mai ortodoxiában

109

5. A homoousziosz és a Szentháromság titka

A nikaiai homoousziosz jelentősége abban áll, hogy egyszerre őrzi meg az 
isteni élet egységét és a személyek különbségét. Ez a paradoxon az ortodox 
trinitológia egyik legfontosabb alapelve: Isten egy természet (mia ousia), 
ugyanakkor három hiposztaszisz (Atya, Fiú, Szentlélek). Florensky szerint 
a homoousziosz egyetlen szóban képes kifejezni az antinómiát: „egység a lé-
nyegben, különbség a személyekben” – s ez a keresztény gondolkodás legmé-
lyebb misztériumát artikulálja.33 Lossky megfogalmazása szerint a homoou-
sziosz a misztérium őrzője: egyszerre mond nemet a szubordinacionizmusra 
és a sabellianus elfogadására.34 A Nikaiai Hitvallás tehát nem pusztán „igen” 
Krisztus istenségére, hanem „nem” minden olyan megközelítésre, amely Is-
ten életét emberi kategóriák szűkösségébe szorítaná.

Az ortodox egyházban a dogma sohasem pusztán elméleti kijelentésként 
élt tovább, hanem a liturgia szövetébe ágyazódva. A Nikaia–Konstantinápo-
lyi Hitvallás minden vasárnapi és ünnepi eucharisztikus liturgia része. A hívők 
nemcsak elméletileg ismerik meg, hanem éneklik és vallják a homoousziosz, 
amely így a közösség „szívének szava” lesz. A dogma nem válik élővé, ha nincs 
recepciója az Eucharisztiában – a homoousziosz éneklése a Szentháromság 
titkának folyamatos aktualizálása. Az ortodox felfogásban a hitvallás az Egy-
ház „útlevele”: kifejezi, hogy kik vagyunk, kiben hiszünk, és milyen Istent 
tapasztalunk a liturgiában. Florovsky hangsúlyozza, hogy a homoousziosz 
recepciója az Egyházban nem a teológiai akadémiákon, hanem a liturgiában 
történt, az Egyház a templomban, a nép énekében ismerte fel a saját hitét.35

A homoousziosz a keresztségi praxisban is gyökerezik: a keresztségi hit-
vallásban a hívő vallja, hogy „hisz az Atyában, a Fiúban és a Szentlélekben, az 
egy Istenben”.36 A Nikaia–Konstantinápolyi Krédó ezt a keresztségi formu-
lát dogmatikai szintre emelte, így az egyéni beavatás és az egyetemes egyházi 
identitás összekapcsolódott. Lossky szerint éppen ezért a homoousziosz nem 
filozófiai konstrukció, hanem a keresztség és az Eucharisztia szentségi dog-
mája.37

33	 Pavel Florensky: The Pillar and Ground of the Truth, 203.
34	 Vladimir Lossky: The Mistical Theology of the Eastern Church, Cambridge 2005. 44.
35	 Georges Florovsky: The Ethos of the Orthodox Church, The Ecumenical Review, 

1960/2, 183–194.
36	 Anthony M. Coniaris: Introducere în credința și viața bisericii ortodoxe, 4.
37	 Lossky: Théologie dogmatique, 63.

Athanasiana_59.indb   109Athanasiana_59.indb   109 2026. 02. 03.   19:57:212026. 02. 03.   19:57:21



András Szabolcs

110

A homoousziosz az Egyház egységének is fundamentuma. Mivel Krisztus 
valóban Isten, egylényegű az Atyával, ezért az Eucharisztiában való részese-
dés nem puszta szimbolikus kapcsolat, hanem valóságos részesedés az isteni 
életben. Zizioulas szerint az ortodox ekkleziológia egész szerkezete (püspöki 
szinaxis, eucharisztikus közösség, szinodalitás) végső soron a homoousziosz 
dogmájára épül: amit az Egyház Krisztusban ünnepel, azt az Atya-Fiú egy-
sége garantálja.

6. A pneumatológiai deficit a Nikaiai Zsinaton

A zsinat döntéseit elsősorban az arianizmus által kiváltott krízis határozta 
meg. Arius szerint a Fiú teremtmény, aki volt, amikor nem volt (ἦν ποτε ὅτε 
οὐκ ἦν). A zsinat célja ennek a tanításnak a cáfolata volt: a Fiú nem alárendelt 
lény, hanem „az Atya lényegéből való” és „egylényegű az Atyával” (ὁμοούσιος 
τῷ Πατρί). Ezért a hitvallás súlypontja a krisztológiára helyeződött, és a 
Szentlélekre mindössze egy rövid utalás maradt: „Hiszünk a Szentlélekben” 
(Πιστεύομεν εἰς τὸ ἅγιον Πνεῦμα), minden további meghatározás nélkül. 
A hiány nem a Szentlélek elhanyagolását jelentette, hanem azt, hogy a viták 
teológiai tere akkor még az Atya–Fiú viszonyra korlátozódott.38 A  zsinati 
atyák számára elsődleges volt a Fiú istenségének megvédése, és ekkor még 
nem érzékelték a Lélekkel kapcsolatos későbbi viták súlyát. 

A nikaiai döntés hiányossága hamarosan súlyos következményekkel járt. 
A 4. század második felében megjelentek a „Lélek-ellenesek”, akik azt állítot-
ták, hogy a Szentlélek nem teljes isteni személy, hanem teremtmény vagy „Is-
ten ereje”. Ez a vita azt mutatta, hogy a nikaiai definíció csak részben oldotta 
meg a trinitárius kérdést: a Fiú istenségének kimondása után szükségessé 
vált a Lélek istenségének pontos rögzítése is.39

A hiányosságot a 381-es Konstantinápolyi Zsinat pótolta, amely kifejtet-
te: a Lélek „Úr és éltető, aki az Atyától származik, és az Atyával és a Fiú-
val együtt imádandó és dicsőítendő”. Ezzel a pneumatológia a dogmatika 
központi részévé vált, és a Nikaiai Hitvallás végleges, ortodox formát öltött. 
Florovsky hangsúlyozza, hogy Nikaia krisztológiai döntése szükségképpen 
előkészítette a Lélekről szóló kimondást: a Szentháromság teljessége csak 
Konstantinápolyban vált egyértelművé.

38	 Bulgakov: The Comfroter, Cambridge 2004, 25.
39	 A. Edward Siecienski: The Filioque (History of a Doctrinal Contorversy), Oxford 2010, 39.

Athanasiana_59.indb   110Athanasiana_59.indb   110 2026. 02. 03.   19:57:222026. 02. 03.   19:57:22



A nikaiai konszenzus a mai ortodoxiában

111

Az ortodox teológia a pneumatológiai deficit értékelésében árnyalt állás-
pontot képvisel. Egyrészt rámutat, hogy a Nikaiai Hitvallás szándékoltan 
tömör volt, s nem kívánt minden kérdést egyszerre megoldani. Másrészt a 
Lélekről való hallgatás ténylegesen hozzájárult ahhoz, hogy a későbbi viták-
ban a keleti és a nyugati teológia eltérő hangsúlyokat alakítson ki.40 Lossky 
szerint a keleti egyház számára a Szentlélek isteni státuszának megvallása a 
személyek különbözőségének megőrzését jelentette, míg a nyugati teológiá-
ban a pneumatológiai hiányosságra adott válasz – a Filioque – végül a szemé-
lyek sajátosságainak elhomályosításához vezetett.41

7. A politikai kontextus és Konstantin szerepe

Pár mondat erejéig reflektálnunk kell arra a tényre is, hogy a 325-ös Nikaiai 
Zsinatot Nagy Konstantin császár hívta össze. A  döntés mögött egyaránt 
húzódott vallási és politikai szándék. A birodalom egységének fenntartása 
érdekében Konstantin felismerte, hogy az Egyházon belüli szakadás – külö-
nösen Arius és püspöki támogatói, illetve ellenfelei között – politikai desta-
bilizációhoz vezethet. Ezért a császár célja a dogmatikai béke megteremtése 
volt: egy olyan hitvallás, amely az egész kereszténységet egységben tartja.42 Az 
„ökumenikus” zsinat fogalma ekkor még a birodalom horizontját jelentette 
(oikoumene = a lakott világ, azaz a Római Birodalom). Florovsky szerint a bi-
rodalmi univerzalitás és az Egyház egyetemessége történetileg összefonódott, 
de nem azonos: a zsinat valódi tekintélyét nem a császár, hanem a Szentlélek 
tanúsága és az Egyház recepciója biztosítja. Ez a kettősség feszültséget szült: 
a formai legitimitást a császár garantálta, de a tartalmi legitimitás az Egyház 
hitéből fakadt.

Konstantin nem teológusként, hanem közvetítőként és rendezőként lé-
pett fel. A zsinat elnöklését a püspökökre bízta, de jelenlétével és tekintélyé-
vel biztosította, hogy a viták ne vezessenek teljes széthasadáshoz. Yannaras 

40	 Tia Kolbaba: Byzantines, Armenians, and Latins: Unleavened Bread and Heresy in the 
Tenth Century, in: George E. Demacopoulos–Aristotle Papanikolaou (eds.): Orthodox 
Constructions of the West, New York 2013, 46.

41	 Lossky: The Mistical Theology of the Eastern Church, 45.
42	 Timothy D. Barnes: Emperors and Bishops of Constantinople (324–431), in: George 

E. Demacopoulos–Aristotle Papanikolaou (eds.): Christianity, Democracy, and the 
Shadow of Constantine, New York 2017, 175.

Athanasiana_59.indb   111Athanasiana_59.indb   111 2026. 02. 03.   19:57:222026. 02. 03.   19:57:22



András Szabolcs

112

kritikája szerint a császár bevonása ugyan segített a döntéshozatalban, de 
egyben elindította az Egyház államosodásának veszélyét, amelyben a hitval-
lás politikai eszközzé válhatott.43

Az ortodox hagyomány óvatosan értékeli Konstantin szerepét: elismeri, 
hogy történetileg szükséges volt a birodalmi erőforrás az egyetemes zsinat 
létrehozásához, de hangsúlyozza, hogy az igazság forrása nem a császári aka-
rat. A „rablózsinat” (Efezus, 449) példája mutatja, hogy a birodalmi támo-
gatás és a formális egyetemesség önmagában nem garantálja a döntések orto-
doxiáját. Ezért a politikai keret mindig másodlagos: a végső mérce az Egyház 
recepciója, a hívők sensus fideliumja.44

A modern ortodox teológia (Florovsky, Lossky, Zizioulas) egyaránt hang-
súlyozza, hogy Nikaia tekintélye nem Konstantin császár miatt, hanem az 
Egyház hitének konszenzusa által lett egyetemes. Florovsky „karizmatikus 
eseményről” beszél: a császár szerepe eszközi, nem lényegi. Lossky pedig rá-
mutat, hogy a Szentháromság misztériumának dogmatikai megvallása nem 
„politikai kompromisszum”, hanem kinyilatkoztatási norma.45

Konstantin politikai szerepvállalása nélkül Nikaia talán nem valósulhatott 
volna meg ilyen formában. Ugyanakkor az ortodox értelmezés szerint a zsinat 
tekintélyének forrása nem a birodalmi akarat, hanem a Szentlélek vezetése és 
az Egyház recepciója.46 Ez a feszültség – a politikai keret és a karizmatikus 
esemény összjátéka – az ortodox zsinati gondolkodás egyik állandó tanulsága: 
az Egyház döntéseit történetileg befolyásolhatják a politikai körülmények, de 
igazságukat kizárólag az apostoli hithez való hűségük biztosítja.47

8. A zsinat jelenkori ortodox recepciója

A 20. századi ortodox megújulás kulcsszava a „neopatrisztikus szintézis”. Flo-
rovsky álláspontja szerint a zsinat nem jogi intézmény, hanem karizmatikus 
esemény, amelynek tekintélye csak az Egyház recepciójában nyer egyetemes-
séget; a Nikaia–Konstantinápoly-féle Hitvallás ezért nem történelmi emlé-

43	 Christos Yannaras: Against Religion. The Alienation of the Ecclesial Event, Brookline 
2013, 134.

44	 Yannaras: Elements of Faith, 145.
45	 Lossky: Théologie dogmatique, 140.
46	 Dumitru Stăniloae: Comunitate prin iubire, 52.
47	 Ioannis Romanides: Dogmatică patristică ortodoxă, o expunere concisă, Sibiu 2010, 

13–46.

Athanasiana_59.indb   112Athanasiana_59.indb   112 2026. 02. 03.   19:57:222026. 02. 03.   19:57:22



A nikaiai konszenzus a mai ortodoxiában

113

kirat, hanem a Szentlélekben élő norma.48 A nikaiai döntés (a homoousziosz 
bevezetése) mint határkijelölő formula kizárja az arianizmust, s előkészíti a 
Szentlélekről szóló 381-es tanítás kimondását; a zsinati tekintély forrása így 
nem a császár vagy a forma, hanem a paradosziszhez való hűség és a közös-
ségi befogadás. A modern recepció – Florovsky logikáját követve – úgy érti 
Nikaiát, mint kezdetet, amely a Lélek felől Konstantinápolyban teljesedik 
be, s amelynek egyetemességét az Egyház liturgikus használata pecsételi meg.

Ebből következően a nikaiai konszenzus mai ortodox értelmezése nem 
pusztán szövegkritika, hanem ekkleziológiai önazonosság-kijelentés: a „vis�-
sza az atyákhoz” elve nem történeti restauráció, hanem az atyák konszenzu-
sának (consensus patrum) jelenkori megkülönböztetése az Egyházban – az 
apofatikus alázat és a dogmatikai határkijelölés (arianizmus, modalizmus) 
egyensúlyában.49

Lossky a nikaiai örökséget a misztérium-őrző dogma mintájaként értel-
mezi: a homoousziosz egyszerre védi az egységet (egy természet) és a kü-
lönbséget (három hiposztaszisz). Nikaia így nem zárja le a teológiát, hanem 
apofatikus határt von: kijelenti, ki nem Krisztus (nem teremtmény és nem 
„maszk”), és ezzel nyitva hagyja az isteni élet misztériumát. A modern or-
todox recepcióban ez a feszültség – egység és különbség – lesz az a teológi-
ai ritmus, amely a keleti trinitológia személyelvű megközelítését hordozza 
(az Atya mint „monarchia”, πηγαία θεότης). Lossky e horizonton kritizálja 
a Filioquét: a keleti hagyomány megkülönbözteti a Lélek örök processzió-
ját (ἐκπορεύεσθαι – az Atyától egyedül) és időbeli küldését (πέμπεσθαι – a 
Fiú által az üdvrendben). A nikaia–konstantinápolyi formulában az elsőről 
vallunk (Atyától), az utóbbit az üdvrendi dinamika hordozza (a Fiú által). 
A modern ortodox recepció szerint éppen ez a különbségtétel őrzi meg a sze-
mélyek hiposztatikus sajátosságát és az Atya forrás voltát, miközben kifejezi 
a Fiúhoz fűződő „dia tou Huiou” viszonyt a történelemben.50

Zizioulas a nikaiai konszenzust ekkleziológiai térbe helyezi. Az Egyház a 
püspök köré gyűlt eucharisztikus közösségben lesz önmaga; a zsinat ennek a 
közösségnek ikonikus kiterjesztése. Nikaia ezért úgy egyetemes, hogy a helyi 
eucharisztia közösségi tanúsága (püspöki szinaxis) a Szentlélekben egybe-
hangzó hitvallást mond ki – ezt teszi normává a recepció.

48	 Florovsky: The Doctrine of the Church and the Ecumenical Problem, 154.
49	 Uo. 153.
50	 Lossky: Théologie dogmatique, 52–53.

Athanasiana_59.indb   113Athanasiana_59.indb   113 2026. 02. 03.   19:57:222026. 02. 03.   19:57:22



András Szabolcs

114

A trinitológiai mélyszerkezetben Zizioulas szerint a nikaiai döntés csak 
a kappadókiai terminológiai tisztázással nyeri el teljes horderejét: egy ouszia 
– három hiposztaszisz; a lét oka (αἰτία)51 pedig személy, az Atya – nem a 
„lényeg” mint absztrakt princípium. A modern ortodox olvasat itt kapcsol-
ja vissza Nikaiát a személy-ontológiai fordulathoz: a homousziosz nem es�-
szencializmus, hanem a személyek közötti kommunió és másság (otherness) 
dogmatikai védelme. Ez az a nyelv, amelyen a Filioque felől érkező kihívás 
értelmezhető: a „Lélek az Atyától” tétel a személyes forrás-voltot őrzi meg, 
miközben a Fiú közvetítő szerepe az ökonómia rendjébe tartozik.

Stăniloae recepciója a nikaiai minimumot szóteriológiai szintre fordítja: 
a homoousziosz nem metafizikai terminus, hanem az istenivé válás (theó-
szisz) feltétele – csak az egylényegű Fiú képes a teremtményt az isteni életbe 
emelni. A Szentháromságban megélt szeretetközösség (agapé) az Egyházban 
liturgikusan és aszketikusan aktualizálódik; ezért a krédó beavató szöveg (ke-
resztség–eucharisztia), nem pedig pusztán oktatási definíció. A modern or-
todox recepció Stăniloae nyomán hangsúlyozza: a 381-es kiegészítés a nika-
iai intuíció beteljesítése, amely a Lélek istenségét ugyanazzal a szóteriológiai 
súllyal állítja, mint a Fiúét – nem „plusz tétel”, hanem a trinitárius teljesség 
helyreállítása.52

A bevezetésben megfogalmazott hipotézis – miszerint Nikaia pneumato-
lógiai töredékessége közvetve hozzájárult a latin trinitológia sajátos arculatá-
hoz – a modern ortodox recepcióban differenciált állítássá finomul. Kelet: a 
hiányt a 381-es formula pótolja („az Atyától”), amely a személyes forrás-létet 
védi; Nyugat: a Lélek istenségének biztosítására relációs érvelés (Ágoston) 
és liturgikus-hitelvi gyakorlat (Toledo) bontakozik ki, amelyből a Filioque 
nő ki.53 Az ortodox álláspont szerint a keleti út személy-első, míg a nyugati 
hangsúly az egység „lényegi” síkján mozog; a két út itt válik el – s épp ezért 
lesz döntő a processio–missio megkülönböztetés, amely a keleti hagyomány-
ban a Nikaiai–Konstantinápolyi Krédó integritását óvja.

A mai ortodox gondolkodás – Florovsky és Zizioulas nyomán – ismétli: 
az egyetemes nem előre adott jogi státusz, hanem egyházi befogadás. A ni-
kaiai konszenzus mai érvénye azt jelenti, hogy a krédó éneklése és imádságos 
használata teszi azt normává; a sensus fidelium és a püspöki tanúság egymást 

51	 Pavel Evdokimov: Prezența Duhului Sfânt in Tradiția Ortodoxă. București 1995, 77.
52	 Dumitru Stăniloae: Sinteză Ecleziologică, Studii de Teologie, 1955/5–6, 267–268.
53	 Coniaris: Introducere în credința și viața bisericii ortodoxe, 21.

Athanasiana_59.indb   114Athanasiana_59.indb   114 2026. 02. 03.   19:57:222026. 02. 03.   19:57:22



A nikaiai konszenzus a mai ortodoxiában

115

feltételező valóságok. Miközben a történelmi környezet változhat, a nikaiai 
döntés ereje az Egyház liturgikus emlékezetében marad aktív – ez az a hely, 
ahol az apofatikus dogma életformává válik (theószisz).

A mai ortodox recepció – különösen Lossky és Zizioulas árnyaltabb 
olvasata – megkülönbözteti a Filioque dogmatikai állítását a spirituális in-
tuíciótól: amennyiben a Nyugat a Lélek „a Fiú által” való küldését (missio) 
hangsúlyozza, az az ortodox hagyományban is helyet kap; amennyiben azon-
ban a „kettős processzió” a hiposztatikus sajátosságokat mossa el és az Atya 
forrás-voltát relativizálja, az nem egyeztethető össze a 381-es krédóval. A ni-
kaiai konszenzus modern ortodox recepciója tehát képes a közös minimum 
megnevezésére (szóteriológiai és liturgikus egység), miközben ragaszkodik a 
személyelvű trinitológia határainak megtartásához.

A mai ortodox recepció Nikaiát dinamikus szintézisként látja: az Egy-
ház a Szentlélekben különbséget tesz (dogmatikai határok) és egységet őriz 
(liturgikus élet).54 A nikaiai konszenzus ezért nem rögzített múlt, hanem a 
közösségben élő norma: a homoousziosz szóteriológiai minimuma, a 381-
es pneumatológiai teljesség és a személy-ontológiai fordulat együtt adják az 
ortodox teológia maradandó „triászát” – a misztérium tisztelete mellett, az 
Egyház éneklő szívében.

Következtetések

A bevezetőben megfogalmazott hipotézisünk így szólt: az ortodoxia Nika-
iára adott reflexiója komplex, mert miközben a homoousziosz dogmatikai 
vívmányát az üdvösség és az Egyház egységének alapjaként értékeli,55 a pneu-
matológia hiányos kidolgozottsága olyan teológiai feszültségeket hagyott 
örökül, amelyek a latin szentháromságtan sajátos arculatát – különösen a 
Filioque-tétel kialakulását – is elősegítették.

A tanulmány fejezetei során e hipotézist több szempontból sikerült igazolni:
•	 A zsinat fogalmának ortodox értelmezése: az ortodoxia számára a 

zsinat nem csupán egyházigazgatási eszköz, hanem karizmatikus ese-
mény, amelyben a Szentlélek nyilatkoztatja ki az Egyház hitét. Florov-
sky hangsúlyozza, hogy a Nikaiai Zsinat, mint karizmatikus esemény, 

54	 Dumitru Stăniloae: Comunitate prin iubire, 52.
55	 Florensky: The Pillar and Ground of the Truth, 40.

Athanasiana_59.indb   115Athanasiana_59.indb   115 2026. 02. 03.   19:57:222026. 02. 03.   19:57:22



András Szabolcs

116

a hagyomány organikus folytonosságában nyerte el tekintélyét. Ez a 
szemlélet megteremti a közösségi és pneumatológiai dimenzió kere-
tét, de a Lélek személyéről szóló tanítás itt még háttérben marad.

•	 Az egyetemes zsinat fogalma: az  „ökumenikus” fogalom eredetileg 
inkább birodalmi, mint tisztán teológiai kategória volt. Az ortodox 
reflexióban azonban az Egyház katolicitásának és az egység karizmati-
kus dimenziójának hordozójává vált. Ez a kettősség – politikai és teo-
lógiai – már jelzi a komplexitást és azokat a feszültségeket, amelyek a 
nyugati értelmezéshez vezethettek.56

•	 A homoousziosz dogmatikai vívmánya: Athanasziosz és a kappadó-
kiai atyák a homoousziosz fogalmát az üdvösség szempontjából értel-
mezték: csak ha Krisztus valóban Isten, akkor képes az ember megvál-
tására. Ez az ortodox hagyomány legfőbb hozadéka Nikaiából: a Fiú 
istensége mint az üdvösség és az egyházi egység alapja.

•	 A pneumatológia hiánya: miközben a Fiú istenségének kérdése tisztá-
zódott, a Lélek személye háttérbe szorult. Athanasziosznál és a zsinati 
hitvallásban a pneumatológia marginális, és a Lélek isteni státuszá-
nak végleges kimondása csak 381-ben történt meg. Ez a „deficit” az 
ortodox teológusok szerint a nikaiai örökség része, amely később a 
nyugati Filioque-vitákhoz vezetett.

•	 A Filioque előzménye: a hiányos pneumatológiai kidolgozás a Nyu-
gat teológiájában úgy oldódott fel, hogy a Lélek származását a Fiúhoz 
is kötötték, ezzel megerősítve a Fiú és az Atya egységét, de elmozdulva 
az ortodox hagyománytól. Így a nikaiai hiányosság ténylegesen hoz-
zájárult a latin szentháromságtan sajátos arculatának kialakulásához.

•	 Modern ortodox reflexió: a  20. századi ortodox teológusok (Flo-
rovsky, Lossky, Zizioulas, Staniloae) mind visszatértek Nikaiához. 
Egyrészt hangsúlyozták a homoousziosz szóteriológiai jelentőségét, 
másrészt kritikusan jelezték a pneumatológiai deficit következménye-
it. A modern ortodoxia tehát egyszerre ünnepli és kritizálja a nikaiai 
örökséget, ami maga is a hipotézisben megfogalmazott komplexitás 
bizonyítéka.

56	 Yannaras szerint a katolikus teológia az egyetemes zsinatot globalista módon értelmezi, 
míg a protestáns teológiában jelentőségét veszítette a morális szempontok árnyékában. 
Yannaras: Against Religion, 142.

Athanasiana_59.indb   116Athanasiana_59.indb   116 2026. 02. 03.   19:57:222026. 02. 03.   19:57:22



A nikaiai konszenzus a mai ortodoxiában

117

Összegzésként: az ortodox reflexió valóban komplex: Nikaiát egyszerre érté-
keli az üdvösség és az egység fundamentumaként, de ugyanakkor tudatában 
van annak, hogy a pneumatológia kidolgozatlansága nyitva hagyott kérdése-
ket, amelyek a nyugati teológiában a Filioque formájában találtak választ. Így 
a nikaiai konszenzus recepciója nemcsak ortodox identitásalakító tényező, 
hanem a kelet-nyugati szentháromságtani eltérések egyik kiindulópontja is.

Athanasiana_59.indb   117Athanasiana_59.indb   117 2026. 02. 03.   19:57:222026. 02. 03.   19:57:22




