
szent atanáz gör. kat. hittudományi főiskola

institutum sancto athanasio nominatum

athanasiana

59

Nyíregyháza
2025

Tematikus szám a Nikaiai Zsinat 1700. évfordulóján

Athanasiana_59.indb   3Athanasiana_59.indb   3 2026. 02. 03.   19:57:162026. 02. 03.   19:57:16



athanasiana
a Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola folyóirata

Főszerkesztő:
Véghseő Tamás 

A szerkesztőbizottság tagjai:
Dobos András, Görföl Tibor, Garai Péter, Odrobina László,  

Szilágyi Barnabás, Németh István, Földvári Katalin

A folyóirat Tudományos Tanácsadó Testületének tagjai:
S.E.R. Dr. Orosz Atanáz, megyéspüspök, Miskolci Egyházmegye 

S.E.R. Dr. Martos Balázs Levente, segédpüspök, rektor, Központi Papnevelő Intézet
Prof. Baán István, professor emeritus, Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola

Prof. Dolhai Lajos, rektor, Egri Hittudományi Főiskola
Prof. Kustár Zoltán, tanszékvezető egyetemi tanár,  

Debreceni Református Hittudományi Egyetem, Ószövetségi Tanszék
Prof. Thomas Mark Németh, tanszékvezető egyetemi tanár,  

Bécsi Egyetem, Teológiai Kar, Történeti Teológiai Intézet
Prof. Puskás Attila, tanszékvezető egyetemi tanár,  

Pázmány Péter Katolikus Egyetem, Hittudományi Kar
Prof. Em. Szentmártoni Mihály SJ, professor emeritus, Pontificia Università Gregoriana
Prof. Várnai Jakab, tudományos munkatárs, Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola

A szerkesztőség címe:
Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola

H 4400 Nyíregyháza
Bethlen G. u. 13–19.

Tel./Fax: +36/42/597-600 
www.szentatanaz.hu//athanasiana

kiadvanyok@szentatanaz.hu

Postacím:
H-4401 Nyíregyháza, Pf. 303.

Felelős kiadó:
Galambvári Péter mb. rektor

© Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, 2025

ISSN 1219-9915

Megrendelhető a fenti címek bármelyikén
Az egyes számok ára: 1.000 Ft

Athanasiana_59.indb   4Athanasiana_59.indb   4 2026. 02. 03.   19:57:162026. 02. 03.   19:57:16



Tartalom

Előszó. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            7

Görföl Tibor: Beszélgetés John Behrrel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             11

Johannes Oeldemann: Nikaia az ökumenikus párbeszédben . . . . . . . . . . .           23

Baán István: ww.nikaia325. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        43

Puskás Attila: Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával 
kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        55

Gyurkovics Miklós: Monarchiánus és ariánus krisztológiai értelmezések 
Alexandriában a 4. század elején. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 81

András Szabolcs: A nikaiai konszenzus a mai ortodoxiában. . . . . . . . . . . .            99

Puskás Bernadett: Az Apostolos Deészisz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          119

KÖNYVISMERTETÉS

Pauwlik Zsuzsa Orsika: Soltész János: A mértékletesség erényének 
lényege és távlatai az erények teológiatörténetének tükrében . . . . . . .       133

Soltész János: Renzo Gerardi: A szeretet öröme. A keresztény élet 
teológiája az Ordo Amoris fényében . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            136

Athanasiana_59.indb   5Athanasiana_59.indb   5 2026. 02. 03.   19:57:162026. 02. 03.   19:57:16



Athanasiana 59 (2025) 81–98.

81

GYURKOVICS MIKLÓS

Monarchiánus és ariánus krisztológiai értelmezések 
Alexandriában a 4. század elején

1. Két megszívlelendő módszertani tanács; 2. Az alexandriai krisztológia gyöke-
rei; 3. Arius és Alexandrosz krisztológiai szemlélete: források és ellenvetések; 4. 
Összefoglaló gondolatok

Rezümé
A tanulmány célja a negyedik század első évtizedeiben kibontakozó alexandriai teológi-
ai hagyomány vizsgálata, különös tekintettel Alexandrosz és Arius tanítására. Mindkét 
teológus az órigenészi örökségből merített, ugyanakkor eltérő módon reagált a korábbi 
monarchiánus irányzatokból származó krisztológiai kérdésekre. Alexandrosz az apo-
logéták, Alexandriai Kelemen és Órigenész logosztanának kiszélesítésével igyekezett 
cáfolni a monarchiánus szemléletet, míg Arius és társai a második és harmadik száza-
di logosztan ontológiai hiányosságait hangsúlyozva alakították ki sajátos tanításukat, 
amelyet az első egyetemes zsinat elítélt. Míg a második és harmadik századi teológusok 
főként gnoszeológiai és relációs szempontok mentén fogalmazták meg az Atyáról és a 
Fiúról vallott hitüket, addig a negyedik század vitáiban az ontológiai kritériumok váltak 
meghatározóvá, előkészítve a szentháromságtani meghatározások későbbi fejlődését.

Kulcsszavak: Nikaiai Zsinat, Nikaiai Hitvallás, monarchianizmus, arianizmus, Logosz- 
teológia

Abstract
The study examines the Alexandrian theological tradition as it developed in the first 
decades of the fourth century, with particular focus on the teaching of Alexander of 
Alexandria and Arius. Both theologians drew heavily on the Origenian heritage, yet 
responded in divergent ways to the Christological questions inherited from earlier 
monarchian tendencies. Alexander sought to refute monarchianism by broadening 
the Logos theology of the Apologists, Clement of Alexandria, and Origen, whereas 
Arius and his circle developed their distinctive doctrine by emphasising the perceived 
ontological deficiencies of second- and third-century Logos theology; a doctrine that 
was ultimately condemned by the First Ecumenical Council. While second- and third-

Athanasiana_59.indb   81Athanasiana_59.indb   81 2026. 02. 03.   19:57:202026. 02. 03.   19:57:20



Gyurkovics Miklós

82

century theologians articulated their faith concerning the Father and the Son primarily 
in gnoseological and relational terms, the debates of the fourth century shifted the 
decisive criteria to the ontological level, thereby laying the groundwork for the later 
development of Trinitarian definitions.

Keywords: Council of Nicaea, Nicene Creed, monarchianism, Logos theology

1. Két megszívlelendő módszertani tanács 

Rowan Williams a 2025. április 2-án Rómában tartott plenáris előadásában 
hangsúlyozta, hogy az első egyetemes zsinat legégetőbb problematikáira ak-
kor kaphatunk eredményes megoldásokat, ha nemcsak azokra a kérdések-
re keressük a válaszokat, amelyek ontológiai szempontból az Atya és a Fiú 
lényegét kutatják, hanem a szentháromsági személyek közötti kapcsolatok 
értelmezésével is foglalkozunk.1 Mindez azért, mert az emberiség számára a 
szentháromsági személyek sohasem önmagukban, hanem mindig valamilyen 
viszony tükrében mutatkoznak meg. Ezekhez a viszonyokhoz tartozhatnak a 
szentháromsági személyek közötti vonatkozások, továbbá a szentháromsági 
személyek és a teremtmények közötti kapcsolatok is. Jogosan feltételezhet-
jük, hogy az első századok teológiája inkább a szentháromsági kapcsolatok 
körülírására összpontosított, mintsem az amúgy is misztériumnak vélt isteni 
természet ontológiai megfejtésére. 

Ugyanennek a konferenciának a diskurzusai között többször is felmerült az 
az elgondolkodtató szemlélet, mely az „ariánus” viták során napvilágot látott 
írásos források pontos datációját illette. Nyilvánvaló, hogy az általunk kuta-
tott teológiai források megírásuk után különböző földrajzi helyeken keringtek, 
így nem szükségszerűen a keletkezésükkel egy időben és egy helyen váltották ki 
az utókor számára leginkább ismert reakciókat. Ez a bizonytalanság nem csu-
pán az első egyetemes zsinatot megelőző levelezésekre érvényes, hanem azokra 
a jóval korábbi teológiai művekre is, melyek a vitában álló felek gondolkodá-
sát befolyásolták. Ezért érdemes arra is törekednünk, hogy a negyedik századi 
teológusok szemlélete mögött álló teológiai hagyományokra is rámutassunk.

1	 Rowan Williams 2025. április 2-án elhangzott előadásának a címe: „Restoring the 
Image: Theological Anthropology and the Creed of Nicaea”. A konferencia adatai: Ni-
caea 2025. Event, Context, Reception, Pontificio Istituto Patristico „Augustinianum” 
– Pontificia Università San Tommaso, Róma 2025. április 2–5.  

Athanasiana_59.indb   82Athanasiana_59.indb   82 2026. 02. 03.   19:57:202026. 02. 03.   19:57:20



Monarchiánus és ariánus krisztológiai értelmezések Alexandriában a 4. század elején

83

Mindkét szakmai jótanács, tehát a szentháromsági személyek relációira 
való összpontosítás és a teológiai hagyományok feltárása, hasznosnak bizo-
nyul jelen tanulmányunk megírásában, mellyel az első egyetemes zsinatot 
megelőző viták között felbukkanó alexandriai teológia, vagy jobban mondva 
teológiák beazonosítására törekszünk, különös tekintettel a második századi 
apologétákhoz, Szabellioszhoz és Szamoszatai Pauloszhoz kötődó teológiai 
szemléletekre. 

Krisztológiai szempontból feladatunk lesz, hogy beazonosítsuk az ariánus 
viták kirobbanásához vezető teológiai irányzatok eltéréseit, leginkább azokon 
az írásokon keresztül, melyek az Atya és a Fiú kapcsolatát értelmezik.  Dogma-
történeti szempontból azonban fel szeretnénk tárni a negyedik századi gon-
dolkodók teológiai mentalitásának a fő mozgatóerőit. Vagyis rá szeretnénk 
mutatni azokra a korábbról származó doktrinális tényezőkre, melyek olyan 
erővel hatottak Arius vagy a vele vitázó Alexandriai Alexandrosz krisztológiai 
tételeinek a megfogalmazására, hogy még egy császár támogatásával összehí-
vott zsinaton sem voltak hajlandók engedni saját meggyőződésükből.

2. Az alexandriai krisztológia gyökerei 

A hagyomány szerint bár Arius berber származású és a mestere Antiokhei-
ai Lukianosz volt, mégis ahhoz, hogy közel kerülhessünk az első egyetemes 
zsinat teológiai összeütközésének a gyökeréhez, nem érdemes elhagynunk 
Alexandriát. Azt az Alexandriát, melynek bizonyos feltevések szerint az 
első keresztény mestereihez tartozott Pantainosz (2. század első fele) mellett 
Athénagorász (kb. 133–190) is,2 majd Kelemen (kb. 150–215) és Órigenész 
(185–254), akinek a szellemi befolyása messze túlhaladta Egyiptom határait. 

2	 Leginkább Szidei Philipposz egy beszámolójára hivatkoznak, vö. Theodoros Anagnos-
tes Kirchengeschichte, in: Günther Christian Hansen (herausgegeben von), (Die 
Griechischen   Christlichen   Schriftsteller der ersten  Jahrhunderte, Neue Folge, Band 
3), Berlin 1995, 160. Továbbá még vö. Bernard Pouderon: D’Athènes à Alexandrie: 
études sur Athénagore et les origines de la philosophie chrétienne, Leuven 1997, 1–70, 
41.; Bernard Pouderon – Enrico Norelli (sous la direction de): Histoire de la littérature 
grecque chrétienne des origines à 451, Paris 2016, 603–604. Samuel Fernández sem ké-
telkedett Athénagorász alexandriai tartózkodása felől, vö.  Samuel Fernández: Nicaea 
325. Reassessing the Contemporary Sources (Contexts of Ancient and Medieval Anthro-
pology, 14), Paderborn 2025, 11–29. 

Athanasiana_59.indb   83Athanasiana_59.indb   83 2026. 02. 03.   19:57:202026. 02. 03.   19:57:20



Gyurkovics Miklós

84

Ugyanakkor nem szabad elfelejtkeznünk a gnosztikus mesterekről, Valenti-
noszról és Baszileidészről sem, a „nagy egyház” első intellektuális ellenfelei-
ről, hisz teológiai eszmefuttatásaik nélkül az alexandriaiak tanítása bizonyo-
san másként alakult volna.3 

Athénagorász nevének említésével akár már el is „hajózhatnánk” Ale-
xandriából, hisz a második századi apologétákhoz vezet minket ezen enig-
matikus tanító személye, mégis e bölcseleti tudással felvértezett hitvédők 
krisztológiai fejtegetései között olyan témák tárgyalására is rábukkanhatunk, 
melyek mintha csak a negyedik századi hitviták prelűdjei lennének. Másfelől 
minden jel arra mutat, hogy Alexandriai Kelemen és Órigenész krisztológiá-
jának a közös egzegetikai és bölcseleti forrásai az apologéták krisztológiájától 
nem állhatnak távol. Ezért egyáltalán nem tarthatjuk kizártnak, hogy e közös 
forráshoz tartoznak Alexandriai Philón írásai is, főleg az ő logosztana, amely-
nek a vonzerejével újra visszafordulhatunk Arius és Alexandrosz Alexandri-
ájába. Még akkor is, ha keresztény szemszögből a zsidó egzegéta logosztaná-
nak a „beteljesülését” a negyedik evangélium prológusában szemlélhetjük. 

Az Alexandriában nagyra becsült negyedik evangélium prológusa a ke-
resztények Krisztusba vetett hitét azokkal a kifejezésekkel írta körül, melyek 
az Istennél lévő Logosz istenségéről és megtestesüléséről tesznek tanúságot: 
az Ige Istennél volt, Isten volt az Ige (Jn 1, 1), minden általa lett (Jn 1, 3) és 
az Ige testté lett (Jn 1, 14). Az azonban kérdéses, hogy ezeket a közösen meg-
vallott szavakat hogyan értelmezték az epheszoszi, római, athéni, vagy éppen 
az alexandriai teológusok. 

Az alexandriai kereszténység és a logosz-krisztológia (másként nevezve 
magas-krisztológia) szinte egybeforrott fogalmakként jelennek meg a dog-
matörténeti kézikönyvekben, minden bizonnyal a keresztények által újra-
értelmezett és már korábban említett philóni eszméknek köszönhetően. 
Philón logosztanának a megértéséhez elkerülhetetlen az a gnoszeológiai 
interpretáció, mely a transzcendens és elbeszélhetetlen Isten gondviselői és 
kinyilatkoztatói tevékenységét a Logosz cselekvéseihez társította. Így a zsi-

3	 Vö. Emanuela Prinzivalli – Manlio Simonetti: La teologia degli antichi cristiani (seco-
li I–V), (Letteratura cristiana antica, 26), Brescia, 2012, 46–50., 95–116.; Gyurkovics 
Miklós: Il duplice Logos divino e umano. La teologia del Logos da Clemente di Ales-
sandria a Fozio di Costantinopoli, Eastern Theological Journal 1 (2015), 99–132.

Athanasiana_59.indb   84Athanasiana_59.indb   84 2026. 02. 03.   19:57:202026. 02. 03.   19:57:20



Monarchiánus és ariánus krisztológiai értelmezések Alexandriában a 4. század elején

85

dó filozófus a platonikus mentalitásból ismert gnoszeológiai szakadékot,4 
az ószövetségi istenjelenések története alapján, Isten Logoszával hidalta át.5 
Sikertelen kimenetellel zárulna az a törekvésünk, amellyel csupán ontológiai 
szempontból akarnánk beazonosítani Philón írásaiból kiolvasható logoszta-
nát, ezért inkább a Logosznak tulajdonított cselekedetek szerint demiurgo-
szi, angyali, kinyilatkoztatói vagy beavatói funkcióira érdemes összpontosí-
tanunk.6 Ezek azok a szerepek, melyek a platonikus színezetű rendszerekből 
jól ismert princípiumokat és az Ószövetségből megmutatkozó isteni tevé-

4	 Leginkább a következő Platóntól származó szövegek értelmezésére hivatkozhatunk: 
Timaiosz 28c; Parmenidész 141e, 142a; Hetedik levél 341c–d. További szakirodalom: 
Emmnuele Vimercati: Dal non essere alla trascendenza: l’evoluzione del termine arr-
hetos in età medioplatonica, in: Silenzio e parola nella patristica: XXXIX Incontro di 
studiosi dell’antichità cristiana, Roma, 6-8 maggio 2010 (Studia ephemeridis August-
inianum, 127), Roma 2012, 199–203.;  Andrew Louth: The Mystical Element, in: 
Mark Edwards (edited by): The Routledge Handbook of Early Christian Philosophy, 
London – New York 2021, 110–121;  Marco Rizzi: Il luogo della mistica in Clemente 
Alessandrino, in Isabella Adinolfi – Giancarlo Gaeta – Andreina Lavagetto (a cura di): 
L’anti-Babele. Sulla mistica degli antichi e dei moderni, Genova 2017, 117–127. A má-
sodik és a harmadik századi logoszteológia ontológiai és episztemológiai vonatkozásait 
fejtettem ki a következő tanulmányomban: Gyurkovics Miklós: Inspiráció és a csend 
a görög patrisztikus teológiában, in: Kustár Zoltán (szerk.): Inspiráció az ókorban és a 
keresztyén hagyományban, Debrecen 2023, 171–196. 

5	 Alexandria Philón logosztanáról és recepciójáról vö. Roberto Radice: Philo’s Theology 
and Theory of Creationin, in: Adam Kamesar (edited by): The Cambridge Companion 
to Philo (Cambridge Companions to Philosophy), Cambridge, 2009, 135–145. Rober-
to Radice: Logos tra stoicismo e platonismo. Il Problema di Filone, in: Roberto Radice 
– Alberto Valvo (a cura di): Dal logos dei Greci e dei Romani al logos di Dio. Ricordando 
Marta Sordi, Milano 2011, 131–145.; Francesca Calabi: Conoscibilità e inconoscibi-
lità di Dio in Filone di Alessandria, in: Francesca Calabi (a cura di): Arrhetos Theos, 
L’ineffabilità del primo principio nel Medioplatonismo, Pisa 2002, 35–54.; Robert G. 
T. Edwards: Proverbs 8, Christological Controversies, and the Pre-existence of the Son 
and Torah in the Third and Fourth Centuries, Journal for the Study of Judaism in the 
Persian, Hellenistic, and Roman Period 51 (2020), 67–96.; Daniel Boyarin Two Powers 
in Heaven; Or, the Making of a Heresy, in: Hindy Najman – Judith Newman (editors): 
The Idea of Biblical Interpretation. Essays in Honor of James L. Kugel (Supplements to 
the Journal for the Study of Judaism, 83), Leiden 2004, 331–370.

6	 Részletes hivatkozásokat tüntettem fel a témában: Gyurkovics Miklós: A második és 
a harmadik századi logoszteológia ontológiai és episztemológiai vonatkozása, in: Bagy-
inszki Péter Ágoston OFM – Vida Márta (szerkesztők): A Szó szimfóniája – Teológi-
ai horizont Isten Igéje vasárnapjához (Sapientia Füzetek 39), Budapes, 2022, 33–75., 
39–44.

Athanasiana_59.indb   85Athanasiana_59.indb   85 2026. 02. 03.   19:57:202026. 02. 03.   19:57:20



Gyurkovics Miklós

86

kenységeket harmonizálják oly módon, hogy az első princípium transzcen-
denciája és Isten gondviselő tevékenysége közötti ontológiai és gnoszeológiai 
szakadékot a Logosz személye hidalja át. 

Egyes felvetések szerint a korai alexandriai teológiai alkotásokhoz sorol-
ható még a 140 előtt keletkezett Barnabás-levél is, ha ez így lenne, akkor 
egyrészt a philóni allegorikus szentírásmagyarázási módszer keresztény át-
alakításának egy korai példájára mutathatnánk rá, másrészt Philón logosz-
tanával való közvetlen szembenállására is. Hisz a Barnabás-levél szerzője a 
Szentírás tipológiai és allegorikus értelmezése által az Ószövetség létjogosult-
ságát csakis krisztológiai szemléletből tudta elfogadni. Ugyanakkor, például 
Jusztinosszal és Athénagorásszal ellentétesen, a szöveg mintha szándékosan 
mellőzné Jézus Krisztusnak az isteni Logosz személyével való azonosítását, 
bár egyértelműen megvallja a megváltó megtestesülése előtti preegzisztenciá-
ját. Így tehát, ha a Barnabás-levél mégiscsak Alexandriából származna, akkor 
a város keresztény teológiai irányzatai között egy nagyon korai szembenál-
lásra mutathatna rá. Hisz ez azt jelentené, hogy az alexandriai keresztények 
egy része nem fogadta el sem a philóni absztrahált metafizikai logoszteológiát, 
sem pedig Krisztus személyének a szofisztikus filozófiai fogalmakkal történt 
értelmezését.7 Ugyanakkor joggal feltételezhetjük, hogy az alexandriai ke-
resztény logosztan philóni tovább értelmezése megtalálható a város második 
századi gnosztikus mestereinek a bonyolult istentanában, melyet később 
azért bírált Kelemen és Órigenész is, mert meglátásuk szerint több entitásra 
darabolta fel Jézus Krisztus személyét.8 

Az ariánus viták hajnalán (321–323 környékén) a gnosztikus és a mo-
narchiánus vitákból származó teológiai ethosz lenyomatát hordja magán 
Alexandriai Alexandrosznak az egyik jelentős állítása, melyet Bizánci Ale-
xandroszhoz intézett levelében olvashatunk. Az alexandriai főpásztor szerint 
az egyszülött Fiúnak a születetlen Atyától való származását nem lehet levá-
lásként, sem pedig a testek hasonlósága szerinti szétválasztásból eredő kiára-

7	 A Barnabás-levél alexandriai vonatkozásairól vö.  Manlio Simonetti – Emanuela Prinzi-
valli: Storia della letteratura cristiana antica, Bologna 2011, 40-41. Manlio Simonetti, 
Teologia e cristologia nell ’Egitto cristiano, in: Alberto Camplani (a cura di) L’Egitto 
cristiano. Aspetti e problemi in età tardo-antica (Studia Ephemeridis Augustinianum, 
56) Roma 1997, 11–38., 15–17.; Pierre Prigent: Les “Testimonia” dans le christianisme 
primitif. L’Épître de Barnabé I–XVI et ses sources, Paris 1961.

8	 Gyurkovics Miklós: Il duplice Logos divino e umano (2015), 99–132.

Athanasiana_59.indb   86Athanasiana_59.indb   86 2026. 02. 03.   19:57:202026. 02. 03.   19:57:20



Monarchiánus és ariánus krisztológiai értelmezések Alexandriában a 4. század elején

87

dásként (ἀπόρροια) értelmezni, ahogy ezt azonban korábban Valentinosz és 
Szabelliosz vélték.9 Alexandrosz e szavakkal Órigenész és Alexandriai Dio-
nüsziosz felé irányította az olvasói figyelmét. Hisz Alexandriai Dionüsziosz 
nyíltan támadta a Szabelliosz nevével összekovácsolódott Noétosz és Praxeas 
tanításában is megjelenő monarchiánus  modalizmust,10 ami köztudottan 
szöges ellentétben állt Órigenész három hüposztaszisz-tanával.11 Minden 
bizonnyal a monarchiánus törekvések legfontosabb célja volt a monoteiz-
mus alaptételének a védelme a politeista tévedésekkel szemben. Alexandrosz 
ezért Szabelliosz nevét és vele együtt a monarchiánus teológiát a Fiúnak az 
Atyától való származásának értelmezése végett foglalta a levelébe, méghozzá 
egy olyan szövegkontextusba, mely által egyrészt arra is rámutathatott, hogy 
a szentháromsági fejtegetéseknél nem minden esetben szerencsés a termé-
szetből vett hasonlatosságokra utalni, és másrészt arra is, hogy  az Istenben 

9	 Alexandriai Alexandrosz: Ad Alexandrum Byzantium, 46, in: Samuel Fernández (edi-
tor): Fontes Nicaenae Synodi. The Contemporary Sources for the Study of the Council of 
Nicaea (304–337), (Contexts of Ancient and Medieval Anthropology, 10), Paderborn 
2024. Jelen tanulmányban a FNS rövidítéssel jelöljük a kiadványt.

10	 Caesareiai Euszebiosz jegyezte fel Alexandriai Dionüsziosz szavait, melyeket a pentapo-
liszi Ptolemaiszban (mai Északkelet-Líbiában) tevékenykedő Szebellioszt követő eretne-
kek ellen írt, Egyháztörténet, 7, 6.  Első közvetlen forrásaink Szabellioszról és a monar-
chiánus teológiáról: Ps. Hüppolitosz: Refutatio omnium haeresium, 9, 7; 9, 11; 9, 12 
(itt hangzik el a híressé vált vád: ditheoi); továbbá még vö. uo. 9, 26. Érdemes megjegyez-
nünk, hogy az Alexandriai Dionüsziosszal vitázó Római Dionüsziosz is elhatárolódott 
Szabelliosz tanától, mivel a Fiút Atyának mondta és az atyát Fiúnak, vö. Fragmentum ex 
ep. ad Dionysium episc. Alex. contra Tritheistas et Sabellinos, in: Heinrich Denzinger – 
Peter Hünermann (a cura di): Enchiridion symbolorum, definitionum et declarationum 
de rebus fidei et morum, edizione bilingue latino–italiano, Bologna 1996, 112, 56. A ki-
adványt a következőképpen rövidítjük: DH. Továbbá még vö. Xavier Morales: Sabellius 
libyen, Libye sabellienne?, Augustinianum 62 (2022), 19–48.

11	 Vö. Henryk Pietras: La difesa della monarchia divina da parte del papa Dionigi († 
268), Archivum Historiae Pontificiae 28 (1990), 335–342. Sokatmondó forrás: Óri-
genész: Commentarius in Ioannem, II, 10, 75. Órigenész a szentháromsági személyek 
megkülönböztetésére használta a hüposztaszisz fogalmát, vö. Vito Limone: Hypostasis 
in Origen: The Roots of the Fourth Century-Trinitarian Theology, Eastern Theological 
Journal 7 (2021), 139–163. A hüposztaszisz fogalmának bölcselettörténeti hátteréről 
vö. Mark Edwards: The Concept of God at Nicaea, Apulia Theologica 10 (2024/2), 
265–288., 269.

Athanasiana_59.indb   87Athanasiana_59.indb   87 2026. 02. 03.   19:57:202026. 02. 03.   19:57:20



Gyurkovics Miklós

88

nincsen semmi anyagi vagy testi valóság.12 A Szentháromság Naphoz vagy 
emberi lényhez való analógiai viszonyítását a későbbi patrisztikus irodalom-
ban gyakorta Szabelliosz modalista koncepciójával hozták összefüggésbe. 
Mivel a Fiúnak az Atyától való világrajövetelét a napsugárnak a Napból való 
származásához, az Atyához való felmenetelét pedig a napsugárnak a Napba 
való visszatéréséhez hasonlította. Meglátása szerint, ahogy a Szentháromság-
nak, úgy a Napnak is egy hüposztaszisza van, de hármas ereje és megjelenése: 
világossága (Fiú), melegsége (Szentlélek) és kör alakzata (Atya). Valamint az 
emberhez is hasonlította a Szentháromságot, aki testből (Atya), szellemből 
(Fiú) és lélekből (Szentlélek) tevődik össze.13 Évekkel később Nazianzoszi 
Gergely figyelmeztetően pontosított, hogy a Nap, a napsugár és a fény ha-
sonlata nem lehet minden szempontból alkalmas a teológiai tanítások helyes 
illusztrálására, mivel szabelliánus értelmezésre nyújthat alkalmat.14 

Mindezekből láthatjuk, hogy Alexandrosz nem alaptalanul figyelmez-
tette Ariust a természetből vett hasonlatok teológiai határára. Egyrészt Ale-
xandrosz azzal a feltételezéssel sem értett egyet, hogy a Fiú a születése által az 
Atyának egy részeként válna le, hisz ez az állítás materiális szemléletre utal-
na.15 Másrészt azzal sem, hogy az Atya és a Fiú valósága azonos lenne, ahogy 

12	 Órigenész azok ellen lépett fel, akik Istent valamilyen anyagi vagy testi formában kép-
zelték el (De principiis = Prin. I,1). Ugyanakkor Órigenész azok ellen is írt, akik azt 
tanították, hogy a Fiú kiáradás (προβολή) által született az Atyától, mivel ez esetben a 
kiáradás elválasztást is feltételez (vö. Prin. 4,4,1). 

13	 Vö. Szalamiszi Epiphaniosz: Panarion, 62, 1. 
14	 Nazianzoszi Gergely az Orat. 31, 32-ben úgy vélte, hogy ezt a hasonlatot ariánus mó-

don is lehet értelmezni, mivel egyfajta összetettségre is utalhat. Erre jó példa: Aszteriosz 
a Szofista: Fragmenta theologica (FNS 17), Fragmenta selecta apud Athanasium, Fr. 
23. Másrészt szabelliánus módon is értelmezhető, mivel ha csak az Atyát teszik meg a 
Szentháromság lényegének, akkor a Fiút és a Szentlelket nem veszik személynek, hanem 
csak Isten benső erőinek. Ezért, hogy Gergely a Szentháromság három személyéről és 
egy isteni lényegéről tanítson, a személyeket egységesen fénynek nevezte: „Az igaz fény 
volt Ő, aki minden evilágra jövő embert megvilágosított (vö. Jn 1,9) – az Atya; az igaz 
fény volt Ő, aki minden evilágra jövő embert megvilágosított – a Fiú; az igaz fény volt Ő, 
aki minden evilágra jövő embert megvilágosított – a másik Vigasztaló (vö. János 14,16). 
Volt és volt és volt, de egy volt; fény volt és fény és fény, de egy fény volt, az egy Isten” 
(Orat. 31, 3. Vanyó László fordítása in: ÓÍ 6, 375.). 

15	 Alexandriai Theognósztosz, aki feltehetően az alexandriai didaszkaleionban taníthatott 
260–270 környékén, pontosította, hogy a Fiú lényege (οὐσία) nem valami olyan, ami 
Istenen kívülről származik, és semmiből sem keletkezik, hanem az Atya lényegéből szü-
letik, mint ahogy a fény a világosságtól származik, vagy ahogy a vízből a pára, mivel Ő 

Athanasiana_59.indb   88Athanasiana_59.indb   88 2026. 02. 03.   19:57:202026. 02. 03.   19:57:20



Monarchiánus és ariánus krisztológiai értelmezések Alexandriában a 4. század elején

89

ezt a Szabelliosz nevével megpecsételt monarchiánus tan hirdette.16 E téren 
nem lehet elhanyagolnunk a történetíró Szókratész beszámolóját sem, mely 
szerint az Arius és Alexandrosz között elharapózó vita egyik fő oka az volt, 
hogy Arius Alexandrosz teológiájában Szabelliosz tanítását vélte felfedezni.17 
Bizonyosan Szókratész számára már nyilvánvaló volt, hogy Ariusnak és tá-
mogatóinak a teológiájával nemcsak Alexandrosz és Athanasziosz, hanem 
például Ankürai Markellosz sem értett egyet, akit viszont joggal állíthatunk 
a szabelliánusok körébe.  Azonban a kérdésünk most az, hogy mi oka lehe-
tett Ariusnak arra, hogy Alexandroszt Szabelliosz követőjének nevezze. 

3. Arius és Alexandrosz krisztológiai szemlélete: források és 
ellenvetések

Ha több mint egy évszázaddal eltávolodunk Szabelliosz személyétől, akkor  
egy roppant beszédes teológiai beszámolóra lehetünk figyelmesek a második 
században tevékeny apologétának, Jusztinosznak (kb. Kr. u. 100–165) egy 
pár soros leírásában, a Párbeszéd a zsidó Trüphónnal 128,3 -ban, ahol azon 
zsidó teológusok  véleménye ellen emeli fel a hangját, akik szerint az Isten 
ereje, akit igének is neveznek, oszthatatlan (ἄτμητος)18 és elválaszthatatlan 
(ἀχώριστος) az Atyától, mint a Nap a földre sugárzó fényétől, és akit, amikor 

(a Fiú) az Atya lényegének a kiáradása (ἀλλ’ ἀπόρροια τῆς τοῦ πατρὸς οὐσίας), miközben 
az Atya lényege nem szenved el megosztást (μερισμός): Hypotyposeis Fr. 2 idézve Atha-
nasziosz: De decretis Nicaenae synodi, 25,2. Hasonló gondolatokat fejtett ki korábban 
Órigenész is, vö. Prin. 1, 2, 9–11. Phótiosz szerint Thegnósztosz azt is tanította, hogy a 
Fiú teremtmény, vö. Cod. 106 (86b): υἱὸν δὲ λέγων κτίσμα αὐτὸν ἀποφαίνει. 

16	 Manlio Simonetti: La crisi ariana nel IV secolo (Studia Ephemeridis Augustinianum, 
11) Roma 1975, 57–58. 31–34; 43.; Manlio Simonetti: Studi sulla cristologia del II e III 
secolo (Studia Ephemeridis Augustinianum, 44), Roma 1993, 218–238. 

17	 Szókratész Egyháztörténet I, 5, 1–2: „(Alexandrosz) a legillőbb módon teologizált a 
Szentháromságról, bölcsen állítva, hogy egység van a Háromságban. Áriusz, az egyik alá 
rendelt presbiter, aki jártas férfiú volt a vitatkozás művészetében, azt hitte, hogy a püs-
pök a líbiai Szabelliosz tanát vezette be.” (Baán István fordítása, in: ÓÍ 9, 40 o. Fernán-
dez szerint ezt a beszámolót hitelesnek kell vennünk, és így ebből azt következtethetünk, 
hogy előszőr Arius vádolhatta meg Alexandroszt eretnekséggel. Vö. Samuel Fernández: 
Who Accused Whom of What? The Outbreak of the „Arian” Controversy, in: Journal 
of Early Christian Studies 31 (2023), 431–458., 437–442.; Manlio Simonetti: Ancora 
sulla datazione della Thalia di Ario, Studi storico religiosi 4 (1980), 349–354. 

18	 Platón ezt a kifejezést a lélek oszthatatlanságára használta, Phaidrosz 277b.

Athanasiana_59.indb   89Athanasiana_59.indb   89 2026. 02. 03.   19:57:202026. 02. 03.   19:57:20



Gyurkovics Miklós

90

akar, kivet (προπηδάω) a világba, amikor pedig akar, visszavon (ἀναστέλλω) 
magába. Nem tévedhetünk nagyot, ha úgy gondoljuk, hogy ez a Jusztinosz 
által feljegyzett tanítás előfutára lehetett a későbbi Szabelliosz neve által 
megpecsételt keresztény tannak. Például ha a 260 környékén az Alexandri-
ai Dionüsziosszal vitázó Római Dionüsziosz tanítását vesszük szemügyre, 
akkor arra lehetünk figyelmesek, hogy az isteni monarchiát megvalló római 
főpap azok ellen emelte fel a hangját, akik Istent három valamiféle, tehát ha-
tározatlan erőre (δύναμις) vagy három elkülönített hüposztasziszra és isten-
ségre osztották, illetve darabolták fel.19  Ez utóbbi fogalomból nyilvánvaló, 
hogy az Alexandriában honos órigenészi három hüposztaszisz-tan állt Róma 
püspökének a célpontjában. Azonban a három „valamiféle erő” eszméje egy 
olyan tanításra utalhat, mely a Fiú személyi létezését teljesen háttérbe szorít-
ja, valahogy úgy, ahogy ezt már Jusztinosz is megfogalmazta a vizsgált szöve-
günkben. 

Másrészt az antiokheiai környezetből származó monarchiánus Szamosza-
tai Pauloszról (kb. Kr. u. 200–275),20 és a már az ariánus vitákba belemerült 
Ankürai Markelloszról (kb. Kr. u. 285–374) is tudjuk, hogy számukra is az 

19	 Vö. DH 112.
20	 Szamoszatai Paulosz tanításáról a forrásaink meglehetősen szegényesek, Euszebiosz 

híradást adott a 268-ban Antiokheiában megrendezett zsinatról, amelyre bár Alexand-
riai Dionüszioszt is meghívták, azonban öreg korára hivatkozva nem jelent meg sze-
mélyesen. Így Pauloszt egy Malkhion nevű rétor tanító kérdezte és cáfolta, miközben 
gyorsírók jegyezték a párbeszédet. Vö. Egyháztörténet, VII, 27–30. Paulosz krisztológiai 
tanításáról azt írta le Euszebiosz, hogy „alacsony és földhözragadt” dolgokat gondolt 
Krisztusról (7, 27, 2), nem akarta megvallani, hogy az Isten Fia a mennyből szállt le, és 
azt mondta, hogy Jézus Krisztus alulról való (7, 30, 11). Más feljegyzések szerint ezen a 
zsinaton elutasították a homoousziosz krisztológiai használatát, mivel Paulosz ezzel a szó-
val az Atya és a Fiú egyetlenségét fejezte ki, vagyis hogy az Atya és a Fiú egy és ugyanaz. A 
kb. 264-ben keletkezett Hymenaeus-hoz írt levélből (Epistola synodalis ad Hymenaeum 
Aegypti episcopum et alios) megtudhatjuk, hogy olyan Órigenész tanítását követő teoló-
gusok cáfolták Pauloszt, akik a Fiúnak az Atyával való örök fiúságát vallották meg. Vö. 
Hilarius: De Synodis seu de fide orientalium, 81; Athanasziosz,:De Synodis, 43, 1; 45, 4. 
Simonetti szerint Paulosz, bár monarchiánus elveket vallott, mégsem lehet őt szó szerint 
szabelliánusnak nevezni, vö. Manlio Simonetti: Sabelio e sabellianismo, in: Studi sulla 
cristologia del II e III secolo (Studia Ephemeridis Augustinianum, 44), Roma 1993, 
217–238., 232–233.; Manlio Simonetti: Per la rivalutazione di alcune testimonianze 
su Paolo di Samosata, in:  Studi sulla cristologia del II e III secolo (Studia Ephemeridis 
Augustinianum, 44), Roma 1993, 239–271. Továbbá még vö. Patricio de Navascués: 
Pablo de Samosata y sus adversarios. Estudio histórico-teológico del cristianismo antioqu-

Athanasiana_59.indb   90Athanasiana_59.indb   90 2026. 02. 03.   19:57:202026. 02. 03.   19:57:20



Monarchiánus és ariánus krisztológiai értelmezések Alexandriában a 4. század elején

91

Isten logosza egy olyan Istentől származó, mondhatni személytelen erő, ige, 
beszéd, aki/ami a Máriától született Fiúban válik személyes létezővé.21 Bár 
a Jusztinosz által összefoglalt zsidó teológiai szemlélet nem tesz (és nem is 
tehet) említést az isteni erő/logosz konkrét testben való megjelenéséről, mégis 
láthatjuk, hogy alaptételében nagyon közel áll a monarchiánus teológusok 
szemléletéhez.22 Hisz e monoteista teológiai interpretáció azzal, hogy Isten-
nek a világban cselekvő erejéről és beszédéről tanít, némiképpen már kilépett 
a szigorúan vett transzcendens monoteizmus határaiból, azonban keresz-
tény szempontból képtelen a második isteni személyről helyesen tanítani. 

Jusztinosz ezen elképzeléssel szemben Istennek nevezte a Logoszt, és 
számszerűleg is megkülönböztette az Atyától, mint ahogy fogalmilag is kü-
lönbözik a Nap a sugarától. Az általa előnyben részesített természetből köl-
csönzött példa a tűzről meggyújtott másik tűz, mivel szerinte az Atya lényege 
azáltal, hogy Fiút szül, nem oszlik meg, és nem szakad darabokra (Párbeszéd 
a zsidó Trüphónnal, 128, 4).23 Tehát már Jusztinosz is egy úgyszólván „sze-
mélytelen” logosztannal szemben a teremtésben cselekvő és majd a megtes-
tesült Logosz valós személyi létét domborította ki, miközben a Philón által 
megfogalmazott logosz-szerepeket Jézus Krisztus cselekvéseivel azonosította. 

Visszatérve a Szabelliosz neve által megbélyegzett tanításra, érdemes azon 
is eltűnődnünk, hogy Arius miért is rótta fel Szabelliosznak, hogy megosz-
totta az isteni monádot.24 Ez az állítás akkor lenne igaz, ha Szabelliosz Istent 
az anyagi valóságok törvényszerűsége szerint gondolta volna el, így azáltal, 
hogy kibocsátja magából az igéjét, egyfajta törés és hiány keletkezne benne. 
Arius az istenségnek ezen anyagi szemléletével szemben már 322/323 kö-
zött kiemelte, hogy nem tudja elfogadni azt az állítást, miszerint a Fiú (csak) 
egy része lenne a születetlen Atyának,25 ahogy ezt hasonlóan Alexandrosz 

eno en el siglo III, Roma 2004, 54–68.. 74; Samuel Fernández: Nicaea 325 (2025), 8; 
46–50.

21	 Vö. Markellosz: Fr. 70;  Fr. 110; Epistula ad Iulium Papam, 2, 7. 
22	 Majd később Nagy Szent Baszileiosz azt állította, hogy a szabellianusok a Fiút az elmé-

ben lévő szóhoz hasonlították, vö. Homilia 24, 1. 
23	 Nazianzoszi Gergely az egyetlen fényű három napról tanított, vö. Orat. 31, 14.
24	 Vö. Arius et socii: Ad Alexandrum Alexandrinum (FNS 11), 3. 
25	 Vö. Arius: Ad Eusebium Nicomediensem (FNS 6), 4–5.; Arius et socii: Ad Alexandrum 

Alexandrinum (FNS 11), 3; 5. Továbbá még vö. Nikomédeiai Euszebiosz: Ad Pauli-
num Tyrium (FNS 15), 3; 5; Arius: Hymnus [Thalia] (fr.) (FNS 18, 92).  

Athanasiana_59.indb   91Athanasiana_59.indb   91 2026. 02. 03.   19:57:202026. 02. 03.   19:57:20



Gyurkovics Miklós

92

sem fogadta el.26 Később az első egyetemes zsinat után Euszebiosz is ebben 
a szellemiségben magyarázta a homoousziosz fogalmát, miután részletesen 
kitért arra, hogy a hitvallásba belefoglalt homoouszia nem jelentheti azt, 
hogy a Fiú az Atya ousziájának a része lenne (οὐ μὴν μέρος αὐτοῦ τῆς οὐσίας 
τυγχάνειν).27 Amint már Jusztinosz is e logikus következtetés miatt nyoma-
tékosította, hogy az Atya a Fiú szülése által nem oszlik meg és nem szakad 
darabokra (Párbeszéd a zsidó Trüphónnal, 128,4). Azonban ha a sokak ál-
tal klasszikusnak tartott monarchiánus tanítást vesszük alapul, akkor ezt a 
teológiai problémát nem lehetne komolyan megalapozni, mivel ha az Atya 
alakulna át Fiúvá, akkor nem lenne értelmes arról vitatkozni, hogy megosz-
lik-e az Atya egy része a Fiúban. Hasonló kétértelműségben mutatkozik meg 
a szabelliánusoknak nevezett teológusok proszópon (πρόσωπον) fogalmának 
a használata is, mivel olykor egy proszóponról tanítottak, máskor pedig akár 
három proszópont is megkülönböztettek a Szentháromságban.28 Akármilyen 
modalista értelemben is tettek említést a három proszóponról, nehezen le-
het ezeket a fogalmakat az egy Isten felcserélhető személye(i)ként értelmez-
ni, mivel így a megtestesült Fiú és az Atya viszonya értelmezhetetlen lenne.  
Ezért ismét feltehetjük a korábban elhangzott kérdésünket: milyen oka le-
hetett Ariusnak arra, hogy Alexandroszt Szabelliosz követőjének nevezze? A 
válaszunk, még ha csak feltételes módban is fogalmazunk, nem az Atya és a 
megtestesült Fiú ontológiai meghatározásában gyökerezhet, hanem az Atya 
és a benne lévő Logosz viszonyának a sajátos értelmezésében. 

A Párbeszéd a zsidó Trüphónnal, 128,4 abban egyértelmű, hogy oly mó-
don tanít az Istenben lévő erőről vagy igéről, hogy ez az erő a világban való 
aktivitásában is egy erő marad, és nem személyi valóság. Tehát ez a szöveg 
az egyszemélyű egy Isten és a világban működő erejének a viszonyát írja le. 
Jusztinosz ezzel a teológiai megfogalmazással szemben azt kifogásolta, hogy 
a világot teremtő és a világban ható isteni Logosz önálló létét nem hivatott 
helyesen kifejezni. Számára a Nap és a napsugár hasonlata elfogadható volt, 
mivel szerinte a Nap fogalmilag is számszerűleg megkülönböztethető a su-
garától. Így a Fiú, az ő nézete szerint, nem „leválásképpen született, mintha 
megosztódott volna az Atya lényege”, hanem „ugyanaz marad (ἀλλὰ ταὐτοῦ 

26	 Alexandriai Alexandrosz: Homilia nona festi (fr.) (FNS 10).
27	 Caesareai Euszebiosz: Ad ecclesiam Caesariensem (FNS 37), 9–10.
28	 Manlio Simonetti: Sabelio e sabellianismo, 233. 

Athanasiana_59.indb   92Athanasiana_59.indb   92 2026. 02. 03.   19:57:202026. 02. 03.   19:57:20



Monarchiánus és ariánus krisztológiai értelmezések Alexandriában a 4. század elején

93

μένοντος)” mindkettő.29 Azonban nem eléggé nyilvánvaló, hogy Jusztinosz 
az Atyában lévő, tehát a világ megalkotása előtti fázisában lévő Logosz onto-
lógiai valóságáról hogyan is vélekedett. 

Az apologéták krisztológiáját a kortárs dogmatörténészek azért hívják 
„kétlépcsős krisztológiának” (two-stage Christology), mert meglátásuk 
szerint ezek a második századi szerzők az Atyában lévő Logosznak az örök 
hüposztatikus létezését ontológiai szempontból nem igazolták, ám az Atyá-
tól született Fiú minden idők előtti létezését igen.30 Leegyszerűsítve ez azt 
jelentené, hogy az apologéták szerint bár Isten sohasem volt benső logosza, 
ereje nélkül, azonban a Fiú valós személyi létezése az ő „születésével”, a világ 
teremtése előtt kezdődne.31 

A második századi apologéták tanítása mentén az Atyában lévő és a vilá-
got teremtő Logoszt az ember elméje, benső gondolata és kimondott beszé-
dének kapcsolata által ábrázolhatjuk. Amikor azonban e kapcsolatot onto-
lógiai kritériumok által vizsgáljuk meg, akkor könnyen arra a következtetésre 
juthatunk, hogy az Atyában lévő Logoszról nem egyértelműen állíthatjuk 
azt, hogy valós létező, hanem csak azt, hogy az Atya benső beszéde, szava 
vagy ereje. Ahogy ezt azok a negyedik századi gondolkodók is taníthatták, 
akiket Szabelliosz vagy Szamoszatai Paulosz követőinek neveztek. Mindezek 
miatt Samuel Fernandez azt feltételezi, hogy Arius és támogatói azért, hogy 
ne essenek bele a fent említett teológiai tévedésekbe, azt tarthatták a világ 
teremtése előtti Logoszról, tehát az apologéták tanítása szerint az Istenben 
lévő Logoszról, hogy nem létezett. Így e logika mentén haladva immár érthe-
tő, hogy Arius értelmezése szerint Alexandrosz krisztológiája miért lehetett 
szabellianista.32 

29	 Jusztinosz: Párbeszéd a zsidó Trüphónnal, 128, 4. Jusztinosz krisztológiájáról vö. Gyur-
kovics Miklós: Le questioni trinitarie di Trifone nella interpretazione di Giustino, Eas-
tern Theological Journal 8 (2022), 45–66. 

30	 Vö. John Norman Davidson Kelly: Early Christian Doctrines, London, 1968, 95–104.; 
Alois Grillmeier: Gesù il Cristo nella fede della Chiesa. I: Dall’età apostolica al Concilio 
di Calcedonia (451), traduzione italiana di Enrico Norelli e Samuele Olivieri (Bibliote-
ca di teologica 18) Brescia 1982, 283–312.; 336–343.; Sara Parvis: Marcellus of Ancyra 
and the Lost Years of the Arian Controversy 325–345, Oxford 2006, 55–56.; Samuel 
Fernández: Nicaea 325, 26–30.; 99–101.

31	 Ez a mondat azt is jelentheti, hogy Istennek nem mindig volt valós fia, és ezért ő nem 
mindig volt valós atya.

32	 Arius et socii: Ad Alexandrum Alexandrinum (FNS 11), 4. 

Athanasiana_59.indb   93Athanasiana_59.indb   93 2026. 02. 03.   19:57:202026. 02. 03.   19:57:20



Gyurkovics Miklós

94

Véleményünk szerint Arius az apologéták tanításában az Atya és a benne 
lévő Logosz viszonyának relációs értelmezése helyett erősen ontológiai meg-
határozást adott. Athanasziosz, amikor Alexandriai Dionüsziosz és Arius 
krisztológiáját állította egymással szembe, akkor többek között azt a tévedést 
rótta fel Ariusnak, hogy szerinte az Atyában lévő Logosz lényegére (οὐσία) 
való tekintettel idegen az Atyától, így csupán fogalmilag (κατ’ ἐπίνοιαν) le-
het őt Logosznak nevezni, és nem természete (φύσις) szerint. 33 Dionüsziosz 
azonban, amikor az Atya és a Fiú kapcsolatát az elmében megfogalmazott szó 
(logosz) és kimondott szó kapcsolatához hasonlította, akkor Athanasziosz 
szerint egyrészt a kettejük (az elme és a szó) egységét, másrészt pedig a két 
személy különbségét is kifejezte: „és így mindegyik a másikban van, külön-
böző lévén a másiktól, és bár ketten vannak, mégis egyek”.34 Láthatjuk tehát, 
hogy a kívülről származó teológiai irányzatoknak az Alexandriába való be-
szüremkedése egyszerre többféle reakciót váltott ki. Ez az állítás még abban 
az esetben is igaz, ha a negyedik század elejére az alexandriai teológiai főso-
dort Órigenész szellemi hagyatéka uralta. Mivel a fenti példák arra mutattak 
rá, hogy a monarchiánus tévedéseknek az órigenészi teológiai hagyománnyal 
való cáfolata két különböző irányba billentette ki Ariust és Alexadroszt. 

Egy másik sokatmondó példa az apologéta Athénagorász tanításának az 
esetleges alexandriai kapcsolódása mentén merül fel. Athénagorásznál talál-
juk meg legkonkrétabban annak a krisztológiának a kidolgozását, mely Is-
tenről mint örök (ἀίδιος) elméről (νοῦς) és az ő örök bennfoglalt Logoszáról 
tanított, mivel meggyőződése szerint Isten örökké értelmes. E felfogás szerint 
tehát a Fiú/Logosz Isten elméjéből született, hogy megalkossa a világot.35 
Amint említettük, az apologétáknál e fogalmi pontosítások arra szolgáltak, 

33	 Athanasziosz: De sententia Dionysii, 23,1. Ugyanezen a helyen az Atyát a forráshoz, a 
Fiút pedig a forrásból származó folyóhoz hasonlította. Továbbá még vö. Athanasziosz: 
De sententia Dionysii, 24. Itt Athanasziosz arra mutatott rá, hogy Arius csupán foga-
lommá redukálta az Isten Logoszát, míg Dionüsziosz az Atya természet szerinti igaz 
Logoszának hívta. 

34	 Athanasziosz: De sententia Dionysii, 23,2: καὶ οὕτως ἐστὶν ἑκάτερος ἐν ἑκατέρῳ ἕτερος 
ὢν θατέρου, καὶ ἕν εἰσιν ὄντες δύο. Hans-Georg Opitz (ed.): Athanasius Werke, Band 2:  
https://pta.bbaw.de/en/reader/42f98b11/pta0022.pta004.pta-grc1 

35	 Athénagorász: Kérvény a keresztények ügyében, 10, 3: „Isten örök elme (νοῦς ἀΐδιος ὤν), 
akiben megvan a gondolat, az Ige kezdettől fogva, mivel öröktől fogva értelmes lény 
(ἀϊδίως λογικός ὤν)”. Továbbá pedig érdemes még megjegyeznünk, hogy itt olvashatunk 
az Atyaistenről, a Fiúistenről és a Szentlélekről (θεὸν πατέρα καὶ υἱὸν θεὸν καὶ πνεῦμα 

Athanasiana_59.indb   94Athanasiana_59.indb   94 2026. 02. 03.   19:57:202026. 02. 03.   19:57:20



Monarchiánus és ariánus krisztológiai értelmezések Alexandriában a 4. század elején

95

hogy az Istentől született Fiú/Logosz valós és önálló létét és egyben a keresz-
tény monoteizmust is igazolják a zsidó és a politeista vádakkal szemben. 

Amennyiben Athénagorásznak az Alexandriához való földrajzi kapcsoló-
dását nehezen lehetne bizonyítani, addig krisztológiai szemléletét könnyen 
párhuzamba állíthatjuk Kelemen, Órigenész és Dionüsziosz tanításával. 
Azonban ugyanennek az alexandriai hagyománynak az egyik ismert képvi-
selőjéről, Caesareai Euszebioszról (260–339) már ezt nem minden esetben 
állíthatjuk. Euszebiosz Szamoszatai Paulosz és az apologéták által felvázolt 
logosztan tovább értelmezésével szemben egyszerre írt azok ellen, akik úgy 
vélték, hogy a Fiú az Atya Istennek egy részéből keletkezett, és azok ellen is, 
akik azt tanították, hogy a Fiú születetlen módon, örökké az Atya Istenben 
létezett, mivel szerinte az Atya az egyedüli születetlen örök létező.36 Köz-
vetlenül az első egyetemes zsinatot megelőző írásos dokumentumok arról 
tanúskodnak, hogy mindezekről Arius és társai is hasonlóan vélekedtek.37 
Hisz 323-ban azzal okították ki Alexandriai Alexandroszt, hogy ők csak egy 
Istent ismernek, aki egyedül  születetlen (ἀγέννητος), örök (ἀίδιος), kezdet-
nélküli (ἄναρχος), és aki minden korszak előtt szülte meg az egyszülött Fiát 
(γεννήσαντα υἱὸν μονογενῆ πρὸ χρόνων αἰωνίων); a Fiú pedig Isten tökéletes 

ἅγιον), akik szerinte bár rangbeli különbségben, de hatalom szerinti egységben léteznek 
(καὶ τὴν ἐν τῇ ἑνώσει δύναμιν) (10, 5). 

36	 Vö. Caesareai Euszebiosz: Demonstratio Evangelica, 4, 3, 13 (a Fiú nem az Atya lénye-
gének levágásából, szétválásából, kiterjesztéséből jött létre); 5, 1, 13 (A Fiú nem az örök 
és idők nélküli korszakoktól fogva volt születetlen az Atyában); 5, 1, 18 (a Fiú nem úgy 
származik a születetlen Atyától, mint a sugár a fénytől); 5, 1, 20 (a Fiú nem kezdet nélkül 
létezett együtt az Atyával). Ecclesiastica Theologia, 2, 11, 1 (nem hasonlít a testi fényhez, 
sem a nap ragyogásához); 2, 14,20 (Szabelliosz ellen, aki azt tanítja, hogy az Atya és a Fiú 
egy és azonos, és aki néha a bennfoglalt, máskor pedig a kimondott Logoszról beszélt); 
2, 15, 2–4. Samuel Fernández: Nicaea 325 (2025), 72–76.; 80; 213–214.; 218. Fontos 
szöveghely még a Praeparatio Evangelica, 11, 14. Fernández kitart amellett, hogy Eusze-
biosz a kétlépcsős krisztológiával szemben nem tartotta azt a Logoszról, hogy örökké 
létezett volna az Atyában. Az igaz, hogy itt Euszebiosz azt tagadja, hogy a Logosz szüle-
tetlenül létezett volna az Atyában. Samuel Fernández: Nicaea 325 (2025), 76. Továbbá 
még vö. Nikomédeiai Euszebiosz, Ad Paulinum Tyrium (FNS 15), 3: „Abban hittünk, 
hogy egy születetlen van és egy, aki valóságosan létrejött a születetlen által, de nem a 
lényegéből”.

37	 Samuel Fernández feltételezése szerint Euszebiosz ezt a tanítását már az ariánus vita ki-
robbanása előtt is leírta, így ez azt jelentené, hogy Arius, amikor Alexandrosz tanítását 
cáfolta, akkor gyakorlatilag Euszebioszt védelmezte. Samuel Fernández: Nicaea 325 
(2025), 102.

Athanasiana_59.indb   95Athanasiana_59.indb   95 2026. 02. 03.   19:57:212026. 02. 03.   19:57:21



Gyurkovics Miklós

96

teremtménye (κτίσμα).38 Ezzel szemben, amint tudjuk, Alexandriai Ale-
xandrosz (322/323) erőteljesen állította az Atya születetlen és változatlan 
Atyaságát, a Fiú örök létét és változatlan fiúságát,39 továbbá tagadta, hogy 
a Fiú a semmiből keletkezett volna.40 Azonban az is igaz, hogy Caesareai 
Euszebiosz nem látta veszélynélkülinek arról tanítani, hogy a Fiú a semmi-
ből keletkezett,41 ahogy ezt Arius 322/323 környékén Nikomédeiai Euszebi-
osznak, hacsak egyszer is, de leírta (ἐξ οὐκ ὄντων ἐστίν). A szóban forgó szem-
lélet szükségszerűen magában foglalja a preegzisztencia tagadását, vagyis azt, 
hogy a Fiú saját születése előtt „nem volt”.42 

323-ban az Ariust támogató Nikomédeiai Euszebiosz (a Péld 8,22–23.25 
alapján) elfogadhatatlannak tartotta, hogy valaki két születetlen isteni léte-
zőről tanítson,43 ahogy ez elfogadhatatlan az egész alexandriai hagyomány 
számára, beleértve Órigenészt is. Például Alexandriai Kelemen relációs krisz-
tológiai megközelítése szerint az Atya nem létezhet a Fiú nélkül,44 Órigenész 
pedig egyértelműen megvallotta, hogy a Fiú örökké születik az Atyától.45 
Alexandrosz tehát ezen alexandriai teológiai hagyományt követve Órigenész 

38	 Arius et socii: Ad Alexandrum Alexandrinum (FNS 11), 2; vö. Arius: Ad Eusebium 
Nicomediensem (FNS 6), 4-5. 

39	 Arius: Ad Eusebium Nicomediensem (FNS 6), 2; Alexandriai Alexandrosz: Ad Alexand-
rum Byzantium (FNS 8), 23; 26; 29;46–47;  

40	 Alexandriai Alexandrosz, Ad Alexandrum Byzantium (FNS 8), 15; 17; 22; 26; 44; 46.
41	 Caesareai Euszebiosz: Demonstratio Evangelica, 5, 1, 15.
42	 Arius: Ad Eusebium Nicomediensem (FNS 6), 5.
43	 Nikomédeiai Euszebiosz: Ad Paulinum Tyrium (FNS 15), 3–5. 
44	 Vö. Alexandriai Kelemen: Paed. I, 8, 62, 4; III, 12, 101, 1; Strom. V, 1, 1, 3; Adumnbra-

tiones in Epistola Iohannis prima: „Cum enim dicit quod erat ab initio, generationem 
tangit sine principio filii cum Patre simul extantis”, Clemens Alexandrinus, Stromata 
VII–VIII. Clemens Alexandrinus, vol. 3., edd. Otto Stählin – Ludwig Früchtel – Ursu-
la Treu: Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte 17. 2ª ed., 
Akademie Verlag, Berlin 1970, 210 o. 2-4 v. Továbbá még vö.: Robert Casey: Clement 
and the Two Divine Logoi, The Journal of Theological Studies 25 (1923), 43–56. Mark 
Edwards: Clement of Alexandria and His Doctrine of the Logos, Vigiliae Christianae 
54 (2000), 159–177.

45	 Prin. I, 2, 2; 1, 2, 4 Órigenész írásaiból kiviláglik, hogy szerinte a Fiú úgy örök fia a szü-
letetlen Atyának, hogy mégiscsak született, de nem egy bizonyos „pillanatban”, nem is 
egy bizonyos „második stádiumban”, hanem örökké születik az Atyától. Lewis Ayres: 
At the Origins of Eternal Generation: Scriptural Foundations and Theological Purpose 
in Origen of Alexandria, in: Fred Sanders – Scott R. Swain (editors): Retrieving Eternal 
Generation, Part II, Michigan 2017, 149–162. 

Athanasiana_59.indb   96Athanasiana_59.indb   96 2026. 02. 03.   19:57:212026. 02. 03.   19:57:21



Monarchiánus és ariánus krisztológiai értelmezések Alexandriában a 4. század elején

97

véleménye mellett tartott ki, és még inkább nyomatékossá tette a Fiúnak az 
örök Fiúságát, az Atyával való örök fiúi kapcsolatát, és örök születését is.46 
Órigenésznek a Fiú örök születéséről szóló tana továbbra is korrekciós válasz 
lehetett Szamoszatai Paulosz a szabelliánus krisztológia elképzeléseivel szem-
ben. Hisz Órigenész a Fiú örök születéséről szóló teológiai meggyőződését az 
Atya és a Fiú örök relációjának kifejtése végett fogalmazta meg. Ilyen relációs 
értelemben magyarázható helyesen a Princípiumokban olvasható természet-
ből kikölcsönzött teológiai illusztráció, mely a fény és a ragyogásának a kap-
csolatán alapszik.47 

4. Összefoglaló gondolatok

E korántsem minden fellelhető történelmi forrást kimerítően elemző ta-
nulmány elsődleges célja az volt, hogy a negyedik század első évtizedeiben 
tevékenykedő alexandriai hagyományt követő tanítók teológiai szemléleté-
nek a kibontakozására mutasson rá. Ilyen befolyásos tanítónak nevezhetjük 
Alexandrosz mellett Ariust is, ők ketten ugyanannak a városnak voltak a ke-
resztény szellemi vezéralakjai, és mint láthattuk, ugyanabból az órigenészi 
teológiából indultak ki. Mindez arra engedett minket következtetni, hogy 
hasonló teológiai tévtanoknak voltak az ellenzői is. Ebben az esetben leg-
inkább a Szabelliosz és Szamoszatai Paulosz nevei által megbélyegzett mo-
narchiánus teológiára érdemes elsőként gondolnunk, amelyet Alexandrosz 
az apologétáktól, Kelementől és Órigenésztől ismert logosztan értelmezési 
horizontjának kiszélesítésével cáfolt meg. Ezzel szemben Arius és társai e 

46	 Vö. Alexandriai Alexandrosz: Ad Alexandrum Byzantium (FNS 8), 23; 26; 29; 45–47.; 
Arius: Ad Eusebium Nicomediensem (FNS 6), 2.

47	 Erről tanúskodnak a következő sorok: „Est namque ita aeterna ac sempiterna generatio, 
sicut splendor generatur ex luce. Non enim per adoptionem spiritus filius fit extrinse-
cus, sed natura filius est” (Prin. 1, 2, 4, SC 252, 118.). „Verbum enim est filius, et ideo 
nihil in eo sensibile intellegendum est” (Prin. I,2,6, SC 252, 122.). „Quomodo autem 
extra huius sapientiae generationem fuisse aliquando deum patrem, uel ad punctum 
momenti alicuius, potest quis sentire uel credere, qui tamen pium aliquid de deo in-
tellegere nouerit uel sentire?” (Prin. I, 2, 2, SC 252, 112.). „Propter quod nos semper 
deum patrem nouimus unigeniti filii sui, ex ipso quidem nati et quod est ab ipso trahe-
ntis” (Prin. I, 2, 2, SC 252, 114.). SC 252 = Origène, Traité des Principes, tome I: Livres 
I et II, introduction et traduction par Henri Crouzel et Manlio Simonetti, Collection 
Sources Chrétiennes n°252, Paris 978.

Athanasiana_59.indb   97Athanasiana_59.indb   97 2026. 02. 03.   19:57:212026. 02. 03.   19:57:21



Gyurkovics Miklós

98

második századi logosztan ontológiai szempontból kevésbé konkrét pont-
jainak a cáfolata által fejtették ki sajátos, és majd az első egyetemes zsinaton 
elítélt krisztológiájukat. Mindezek miatt úgy véljük, hogy a negyedik század 
hajnalán a hangos krisztológiai vitákba belemerült gondolkodók inkább teo-
lógiai hagyományokból, mintsem konkrét teológiai textusokból merítettek. 
Ez nem jelenti azt, hogy nem konzultáltak a múltból áthagyományozott szö-
vegekkel, hanem inkább azt, hogy ezen iratok értelmezései eltérő kritériu-
mok és teológiai ethoszok mentén formálódhattak.  A hasonló gyökerekből 
eredő és majd egymással szemben álló teológiai meggyőződések ellentétének 
az elsődleges oka az lehetett, hogy a korábbi gondolkodók nemcsak más ter-
mészetű teológiai kérdésekre kerestek válaszokat, hanem másfajta érvelési 
módszerrel fejtették ki a válaszaikat. A második és a harmadik századi teoló-
gusok többségében inkább gnoszeológiai vagy relációs kritériumok mentén 
fogalmazták meg az Atyáról és a Fiúról vallott hitüket, azonban később az 
ariánus viták vonatkozásában az ontológiai kritériumok mentén való szent-
háromságtani meghatározások váltak egyre hangsúlyosabbá. 

Athanasiana_59.indb   98Athanasiana_59.indb   98 2026. 02. 03.   19:57:212026. 02. 03.   19:57:21




