
szent atanáz gör. kat. hittudományi főiskola

institutum sancto athanasio nominatum

athanasiana

59

Nyíregyháza
2025

Tematikus szám a Nikaiai Zsinat 1700. évfordulóján

Athanasiana_59.indb   3Athanasiana_59.indb   3 2026. 02. 03.   19:57:162026. 02. 03.   19:57:16



athanasiana
a Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola folyóirata

Főszerkesztő:
Véghseő Tamás 

A szerkesztőbizottság tagjai:
Dobos András, Görföl Tibor, Garai Péter, Odrobina László,  

Szilágyi Barnabás, Németh István, Földvári Katalin

A folyóirat Tudományos Tanácsadó Testületének tagjai:
S.E.R. Dr. Orosz Atanáz, megyéspüspök, Miskolci Egyházmegye 

S.E.R. Dr. Martos Balázs Levente, segédpüspök, rektor, Központi Papnevelő Intézet
Prof. Baán István, professor emeritus, Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola

Prof. Dolhai Lajos, rektor, Egri Hittudományi Főiskola
Prof. Kustár Zoltán, tanszékvezető egyetemi tanár,  

Debreceni Református Hittudományi Egyetem, Ószövetségi Tanszék
Prof. Thomas Mark Németh, tanszékvezető egyetemi tanár,  

Bécsi Egyetem, Teológiai Kar, Történeti Teológiai Intézet
Prof. Puskás Attila, tanszékvezető egyetemi tanár,  

Pázmány Péter Katolikus Egyetem, Hittudományi Kar
Prof. Em. Szentmártoni Mihály SJ, professor emeritus, Pontificia Università Gregoriana
Prof. Várnai Jakab, tudományos munkatárs, Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola

A szerkesztőség címe:
Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola

H 4400 Nyíregyháza
Bethlen G. u. 13–19.

Tel./Fax: +36/42/597-600 
www.szentatanaz.hu//athanasiana

kiadvanyok@szentatanaz.hu

Postacím:
H-4401 Nyíregyháza, Pf. 303.

Felelős kiadó:
Galambvári Péter mb. rektor

© Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, 2025

ISSN 1219-9915

Megrendelhető a fenti címek bármelyikén
Az egyes számok ára: 1.000 Ft

Athanasiana_59.indb   4Athanasiana_59.indb   4 2026. 02. 03.   19:57:162026. 02. 03.   19:57:16



Tartalom

Előszó. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            7

Görföl Tibor: Beszélgetés John Behrrel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             11

Johannes Oeldemann: Nikaia az ökumenikus párbeszédben . . . . . . . . . . .           23

Baán István: ww.nikaia325. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        43

Puskás Attila: Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával 
kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        55

Gyurkovics Miklós: Monarchiánus és ariánus krisztológiai értelmezések 
Alexandriában a 4. század elején. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 81

András Szabolcs: A nikaiai konszenzus a mai ortodoxiában. . . . . . . . . . . .            99

Puskás Bernadett: Az Apostolos Deészisz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          119

KÖNYVISMERTETÉS

Pauwlik Zsuzsa Orsika: Soltész János: A mértékletesség erényének 
lényege és távlatai az erények teológiatörténetének tükrében . . . . . . .       133

Soltész János: Renzo Gerardi: A szeretet öröme. A keresztény élet 
teológiája az Ordo Amoris fényében . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            136

Athanasiana_59.indb   5Athanasiana_59.indb   5 2026. 02. 03.   19:57:162026. 02. 03.   19:57:16



Athanasiana 59 (2025) 55–80.

55

PUSKÁS ATTILA

Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával 
kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában

1. Ariánus tendenciák a kortárs krisztológiákban – Menke és Hoping kritikai 
diagnózisa; 2. Az ariánus tendenciájú krisztológiák kritikái – egykor és ma; 3. 
Exegézis, krisztológia, filozófia – kritikai megjegyzések; 3.1. Exegetikai elfogult-
ságok; 3.2. Kevesebből értelmezni a többet és filozófiai eredetű exegetikai elfo-
gultságok Ariusnál

Rezümé
A tanulmány célja azonosítani és kritikailag mérlegelni ariánus tendenciákat a kortárs 
krisztológiákban, melyek radikális kételyeket táplálnak a Nikaiai Zsinat magas kriszto-
lógiájával szemben. Gondolatmenetünk első lépéseként röviden vázoljuk Karl-Heinz 
Menke és Helmut Hoping kritikai diagnózisát a jelenkori ariánus törekvésekről. Má-
sodik lépésben az ariánus tendenciák egyes jegyeit magukon viselő kortárs krisztológiák 
szemléletmódjával szemben megfogalmazott néhány dogmatikai-szisztematikus termé-
szetű kritikát idézünk fel. Végül kritikai észrevételeket teszünk a szóban forgó kriszto-
lógiák exegetikai eljárásának hermeneutikai előfeltevéseire vonatkozóan, melynek során 
Arius szentírásértelmezésével való érintkezési pontokat is igyekszünk azonosítani.

Kulcsszavak: Arius, préegzisztencia, szubordináció, gradualista Lélek-krisztológia, exe-
getikai elfogultság

Abstract
The study aims to identify and critically evaluate Arian tendencies in contemporary 
Christologies that express radical scepticism toward the high Christology of the Council 
of Nicaea. The argument proceeds in three steps. First, it briefly outlines the critical 
diagnosis of present-day Arian tendencies offered by Karl-Heinz Menke and Helmut 
Hoping. Second, it recalls several dogmatic-systematic objections raised against those 
contemporary Christologies that exhibit characteristic marks of Arianism. Finally, it 
formulates critical observations concerning the hermeneutical presuppositions of the 
exegetical method employed by the Christologies in question, seeking at the same time 
to identify points of contact with Arius’s own approach to Scripture.

Athanasiana_59.indb   55Athanasiana_59.indb   55 2026. 02. 03.   19:57:182026. 02. 03.   19:57:18



Puskás Attila

56

Keywords: Arius, pre-existence, subordinationism, gradualist pneumatological Chris-
tology, exegetical bias

Kurt Koch bíboros, a Keresztények Egységét Előmozdító Dikasztérium pre-
fektusa, a Nicaea and the Church of the Third Millennium: Towards Catho-
lic-Orthodox Unity címmel a Nikaiai Zsinat 1700. évfordulója alkalmából a 
Szent Tamás Pápai Egyetemen 2025. június 4. és 7. között megrendezett öku-
menikus nemzetközi konferencián tartott megnyitó beszédében hangsúlyoz-
ta, hogy napjainkban a IV. századhoz hasonló helyzetben vagyunk, amennyi-
ben tanúi vagyunk ariánus törekvések újjáéledésének, és tapasztaljuk, hogy 
jóllehet sok keresztényt vonz a Názáreti Jézus történeti alakja, ám nehezükre 
esik megvallani az Egyház hitét, hogy Jézus a mennyei Atya vele egylényegű 
egyszülött Fia. A bíborosprefektus arra is felhívta a figyelmet, hogy „a keresz-
tény hit nagyobb mértékű elfogadását a vallásközi párbeszédben nem lehet 
elérni azzal, hogy zárójelbe tesszük vagy egyenesen elutasítjuk annak szívét, 
vagyis a Szentháromságba vetett hitet”.1 A jelen írás célja azonosítani a Koch 
bíboros által említett ariánus tendenciákat a kortárs teológiában és néhány 
kritikai ellenvetést megfogalmazni velük szemben. A  Nikaiai Zsinat 1700 
éves jubileuma alkalmából keletkezett szakirodalom sokaságában, illetve a 
kortárs katolikus krisztológiai művek sorában viszonylag kevés olyan reflexi-
óval találkozunk, amelyek kifejezetten ilyen igénnyel lépnének fel. A Nikai-
ai Zsinattal kapcsolatos kortárs szakirodalom túlnyomó többsége történeti 
igényű, s csak érintőlegesen foglalkozik a zsinat szentháromságtanának és 
krisztológiájának maradandó aktualitásával, valamint kritikai jelentőségével. 
A zsinat aktualitásával kapcsolatban a reflexiók elsősorban a szinodalitás mi-
benlétére, a pápai primátus értelmezésére, a húsvéti ünneplés közös dátumá-
nak a meghatározása érdekében tett erőfeszítésekre, valamint az Egyház és a 
mindenkori politikai közösség viszonyára vonatkoznak. Figyelemre méltó, 
hogy a Nemzetközi Teológiai Bizottság Jézus Krisztus, Isten Fia, Üdvözítő. 
A Nikaiai Egyetemes Zsinat 1700. évfordulója (325–2025) című dokumen-
tuma mindössze egy rövid utalást tesz arra, hogy napjainkban is nehézségek-
be ütközik Krisztus teljes isteni és emberi természetének elfogadása, amikor 

1	 https://www.vaticannews.va/it/vaticano/news/2025-06/concilio-nicea-angeli-
cum-convegno-unita-cristiani-cardinale-koch.html

Athanasiana_59.indb   56Athanasiana_59.indb   56 2026. 02. 03.   19:57:182026. 02. 03.   19:57:18



Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában

57

így fogalmaz: „A kereszténység egész történelmében, és napjainkban is, léte-
zik valódi és sajátos ellenállás azzal szemben, hogy elfogadják Krisztus teljes 
istenségét. Jézust könnyebben fel lehet fogni úgy, mint beavató lelki mestert 
vagy mint az igazságosságot hirdető politikai messiást, miközben ő valójában 
az Atyával való örök kapcsolatát éli meg emberségében. Ám nagy nehézségbe 
ütközik Krisztus teljes emberségének az elfogadása is, valóban ő az, aki meg 
tudja tapasztalni a fáradtságot (Jn 4,6), a szomorúság és elhagyottság érzéseit 
(Jn 11,35; Getszemáni), ahogy a haragot is (Jn 2,14–17), és aki titokzatosan, 
de reálisan néhány dolgot nem ismer (»egyedül az Atya ismeri az órát …«, 
vö. Mt 24,36). Az örök Fiú úgy döntött, hogy mindazt, ami ő maradandó 
isteni természetének végtelenségében, emberi természetének végességében és 
azon keresztül éli meg.”2 A dokumentum egy másik kijelentése csak közve-
tett módon sejteti, hogy Jézus istenfiúságának manapság létezik egy pusztán 
metaforikus felfogása, amellyel szemben hangsúlyozza Jézus istenfiúságának 
ontológiai karakterét.3 Ez a szűkszavúság azért is meglepő, mert a dokumen-
tum külön alfejezetben (2.3. Az Egyház kreatív hűsége és az eretnekség problé-
mája) foglalkozik az ókori krisztológiai eretnekségekkel, s ez alkalmat kínál-
hatott volna arra, hogy szóba hozza az ariánus irányultságokat mutató kortárs 
krisztológiákat. Az ariánus irányultságú kortárs krisztológiákkal foglalkozó 
kevés szerző közé tartozik Karl-Heinz Menke és Helmut Hoping.4 Gondo-
latmenetünk első lépéseként röviden vázoljuk e két teológusnak az ariánus 
tendenciákról adott kritikai diagnózisát. Majd második lépésben az ariánus 
tendenciák egyes jegyeit magukon viselő kortárs krisztológiák szemléletmód-

2	 Commissione Teologica Internazionale: Gesù Cristo, Figlio di Dio, Salvatore. 1700 an-
niversario del Concilio Ecumenico di Nicea (325–2025), Roma 2025, nr. 23. 

	 https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_
doc_20250403_1700-nicea_it.html

3	 Commissione Teologica Internazionale: Gesù Cristo, Figlio di Dio, Salvatore, nr. 108.
4	 A szinte kivételnek számító szerzők között említhetjük még Gerald O’Collins nevét, 

aki szinonimaként használja a következő kifejezéseket azokra a krisztológiákra, amelyek 
nem fogadják el a Nikaiai krisztológiai dogmát, Jézus Krisztus egylényegű  istenségét az 
Atyával: low Christology, revisionist Christology, soft Christology, neo-Arian Christology. 
Így fogalmaz:  „»Soft« (or should we call them neo-Arian?) versions of the incarnation 
likewise reduce or deny the qualitative difference between the divine presence in Jesus 
and the divine presence through grace in other human beings. The difference becomes 
one of degree and no longer of kind.” Gerald O’Collins: Christology. A Biblical, Histo-
rical, and Systematic Study of Jesus, Second Edition, Oxford University Press, Oxford/
New York 2009, 233.

Athanasiana_59.indb   57Athanasiana_59.indb   57 2026. 02. 03.   19:57:182026. 02. 03.   19:57:18



Puskás Attila

58

jával szemben megfogalmazott néhány egykori és mai ellenvetést idézünk fel. 
Végül kritikai észrevételeket teszünk a szóban forgó krisztológiák exegetikai 
eljárásának hermeneutikai előfeltevéseire vonatkozóan, melynek során Arius 
Szentírás-értelmezésével való érintkezési pontokat is igyekszünk azonosítani.

1. Ariánus tendenciák a kortárs krisztológiákban –  
Menke és Hoping kritikai diagnózisa

Fontos előre bocsátanunk, hogy amikor Koch bíboros az ariánus tenden-
ciák újraéledéséről beszél vagy Karl-Heinz Menke az „Arius redivivus” 
kifejezést használja, akkor nem azt állítják, hogy Arius krisztológiai taní-
tásának mintegy második kiadása jelenne meg bizonyos újkori és kortárs 
krisztológiákban. Nem azonosságra, hanem „tendenciák” újraéledésére, 
„hasonlóságokra” gondolnak, miközben tudatában vannak azoknak az el 
nem hanyagolható különbségeknek is, amelyek Arius tanai és a szóban for-
gó krisztológiák között léteznek. Ilyen lényegi különbségek könnyedén fel-
sorolhatók. Például miközben Arius megcsonkítja a Fiú-Jézus emberségét 
azzal, hogy tagadja Krisztus emberi lelkét, addig a bírált krisztológiák éppen 
ellenkezőleg, nagy hangsúlyt fektetnek Jézus Krisztus teljes emberi valóságá-
nak az állítására. Míg Arius határozottan állítja a teremtett Logosz préegzisz-
tenciáját és hüposztatikus valóságát, s ezzel együtt az inkarnáció realitását, 
addig a kritika alá vont krisztológiák hajlanak arra, hogy tagadják a Logosz 
személyes préegzisztens létét, s az inkarnációt valamint a préegzisztenciát is 
pusztán metaforikus vagy mitikus értelemben fogják fel. Miközben Arius a 
teremtett Logosz megtestesüléséről beszél, addig egyes kortárs krisztológiák 
képviselői Isten megtestesüléséről értekeznek. A különbségek sorát tovább 
lehetne folytatni. Amikor az ariánus tendenciák újraéledéséről van szó, ak-
kor szerzőink kiváltképpen és szinte kizárólagosan arra az ariusi felfogás és 
néhány újkori-kortárs krisztológia közötti hasonlóságra összpontosítanak, 
amely Jézus Krisztus Atyával egylényegű istenségének a tagadásában és az 
Atyának való lényegi alárendeltsége állításában fogalmazódik meg. Termé-
szetesen, további részleges hasonlóságokat is könnyedén meg lehetne állapí-
tani. Például: az ószövetségi monoteista hit védelmezésének szándéka, filo-
zófiai előfeltevések átvétele, exegetikai eljárásmód. Ez utóbbiakra az írásunk 
harmadik fejezetében még visszatérünk.

Athanasiana_59.indb   58Athanasiana_59.indb   58 2026. 02. 03.   19:57:182026. 02. 03.   19:57:18



Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában

59

Karl-Heinz Menke a 2007-ben Jesus ist Gott der Sohn címmel megjelent 
krisztológiai monográfiájában5 élesen bírálta és mélyreható kritikával illette 
azokat az újkori és kortárs krisztológiákat, amelyek tagadják Jézus Krisztus 
isteni személyét, reduktív értelemben elismerik ugyan Jézusnak egyfajta 
funkcionális „istenfiúságát” (Gottes Sohn), de kétségbe vonják, hogy sze-
mélyét tekintve és ontológiai értelemben véve ő a Fiú Isten lenne (Gott der 
Sohn). Ezen kritikájának meghosszabbításaként és mintegy kompendiuma-
ként a bonni emeritus dogmatika professzor a német Communio folyóirat-
ban Das homooúsios tô patrí scheidet die Geister. Zur kriteriellen Funktion 
des Symbolum Nicaenum címmel megjelent tanulmányában röviden szám-
baveszi az ariánus jegyeket magukon viselő krisztológiákat.6 Einführung in 
die Christologie című, tankönyvnek szánt krisztológiai munkájában Helmut 
Hoping ugyan nem használja az „ariánus tendencia” vagy az „Arius redivi-
vus” kifejezéseket, de tartalmilag világossá teszi, hogy az újkori és a kortárs, 
általa „revíziós” szemléletűnek nevezett krisztológiák közül jó néhány élesen 
szembemegy a Nikaiai Hitvallásnak Jézus istenfiúságát állító kijelentésével.7 
Hoping kritikai diagnózisa jelentős átfedéseket mutat Menke látleletével, 
ugyanakkor vannak sajátos hangsúlyai is. A Communióban közölt tanulmá-
nyában Menke négy olyan tendenciát azonosít, amelyek mintegy különböző 
variációi a Fiú-Jézus istenségét elvitató és lényegi alárendeltségét állító krisz-
tológiáknak. Az alábbiakban röviden ismertetjük Menke fő kritikai szem-
pontjait, amelyekhez rendre hozzáfűzzük Hopingnak a tartalmilag ezekhez 
illeszkedő kiegészítő megfontolásait.

5	 Karl-Heinz Menke: Jesus ist Gott der Sohn. Denkformen und Brennpunkten der Christo-
logie, Verlag Friedrich Pustet, Regensburg 2008.

6	 Karl-Heinz Menke: Das homooúsios tô patrí scheidet die Geister. Zur kriteriellen 
Funktion des Symbolum Nicaenum, Communio 53 (2024) 4, 396–412. Menke ta-
nulmányának „Arius redivivus, oder: Das Nicaeno-Constantinopolitanum unter dem 
Beschuss von Nominalismus, Moderne und Postmoderne” című második része foglal-
kozik kifejezetten az ariánus vonásokat magukon viselő kortárs krisztológiákkal. A ta-
nulmány Gromon András fordításban a Lelkipásztor evangélikus folyóiratban jelent 
meg. Vö. Karl-Heinz Menke: A homoousios tó patri megosztja az embereket. A Niceai 
hitvallás kritikai funkciójáról, Lelkipásztor 100 (2025) 2, 74–88. Írásunkban felhasz-
náljuk ezt a fordítást, de szükség esetén módosítjuk. Az oldalszámokat a magyar nyelvű 
megjelenés alapján hozzuk.

7	 Helmut Hoping: Einführung in die Christologie, 3. Aufl. Wissenschaftliche Buchge-
sellschaft, Darmstadt 2014.

Athanasiana_59.indb   59Athanasiana_59.indb   59 2026. 02. 03.   19:57:182026. 02. 03.   19:57:18



Puskás Attila

60

(1) Menke az első ariánus tendenciát a – természet és a történelem, így 
Jézus emberi természetének objektív jelentését és kinyilatkoztatást hordozó 
jelentőségét elvitató – nominalizmus jegyében álló, az antiochiai szubordi-
nációs krisztológia szemléletmódját követő és a felvilágosodás gondolatvilá-
ga által meghatározott újprotestáns teológiában látja megvalósulni. A bonni 
dogmatikus erre a szellem- és teológiatörténeti ívre felfűzve értelmezi Kant 
és Lessing, Schleiermacher és Strauss, valamint Bultmann krisztológiáját. 
A  történeti, esetleges események és az egyetemes érvényű, változhatatlan 
igazságok szembeállításának tételéből egyenesen következik, hogy Kantnál 
és Lessingnél „a történeti Jézus egyáltalán nem lehet az isteni Logosz, hanem 
legjobb esetben csak tudatba emelheti azt, amit maga az ember esze auto-
nóm módon is tudhatna”.8 Hasonlóképpen Friedrich Schleiermacher krisz-
tológiájában Jézus nem az örök Fiúisten, hanem pusztán az „új Ádám, aki 
az első Ádámtól eltérően nem a saját énjéből fakadóan és nem a saját énjére 
irányulóan, hanem Istenből kiindulva és Istenre irányulóan élt, és így mint 
a bűnösök között a teljesen bűntelen volt »az egyetlen Fiú«”.9 David Fried
rich Strauss felfogása szerint Jézus csupán egy új tudat történeti-esetleges 
katalizátora, „nem szükségszerűen, hanem véletlenül közvetítője a minden 
ember számára lehetséges istenfiúságnak”.10 Hasonló nyomvonalon halad 
Rudolf Bultmann, amikor szembeállítja Jézus történeti fakticitását és tör-
ténelmi-egzisztenciális jelentőségét, a történeti Jézust és a tulajdonképpeni 
Jézust. „Történelmi tényként Jézus a múlt egyik végtelenül értelmezhető tár-
gya, Isten beszédének eszközeként viszont egy jelenlegi történés. (…) Bult-
mann áthelyezi Jézus jelentőségét az Újszövetségben elbeszélt történetből a 
mindig egyedi kérügmabefogadó személy egzisztenciájába. Így tekintve Jé-
zus keresztjének és feltámadásának eseményei nem az üdvösség történését 
jelentik, hanem csak egy megtérés lehetséges katalizátorai.”11

A Menke által fentebb említett szerzők szubordinációs-revíziós krisztoló-
giáját Hoping nem a nominalizmus következményeként azonosítja, hanem 
– olyan szerzőkkel kiegészítve, mint Hans Küng, John Hick vagy Karl-Josef 
Kuschel – a megtestesült Istenfia mítoszának tézisét képviselő állásponként 
tárgyalja. Megállapítja, hogy „sok kortás számára, teológusokat is ideértve, 

8	 Karl-Heinz Menke: A homoousios tó patri, 80–81.
9	 Uo., 81.
10	 Uo.
11	 Uo.

Athanasiana_59.indb   60Athanasiana_59.indb   60 2026. 02. 03.   19:57:182026. 02. 03.   19:57:18



Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában

61

magától értődő dolog, hogy az Újszövetség írásai mitologikus képekkel és 
elképzelésekkel vannak tele, amelyek mára elveszítették érvényességüket szá-
munkra”.12 A David Friedrich Strauss által elsőként képviselt mítoszelmélet 
nagy karriert futott be a liberális újprotestáns teológiában, de máig érezte-
ti hatását egyes katolikus szerzők krisztológiájában és vallásteológiájában is. 
Bultmann mitikusnak tekintette a megtestesülés és a préegzisztencia állítá-
sát, ahogy Jézus Máriáról való szűzi születését, Jézus csodáit, a bűn bibli-
ai értelmezését és a helyettesítő engesztelés vagy a halálból való feltámadás 
gondolatát is. A mítosztalanítás programjával célja egyfelől az „újszövetségi 
mitológia” és az Isten Fiáról szóló metafizika dekonstrukciója, másfelől az 
őskeresztény kérügma exisztenciális (át)értelmezése volt. A mítosztalanítási 
törekvés és ezzel együtt Jézus metafizikai istenfiúságának és préegzisztenci-
ájának a kétségbe vonása jelenik meg Hans Küng Christ sein című írásában 
is, ahol a Nikaia-Konstantinápolyi Hitvallásnak a Fiú-Jézusra vonatkozó 
„Valóságos Isten” kijelentését így értelmezi: „Az istenfiúság, eleve létezés, 
együtt-teremtés, megtestesülés igazságait az idők folyamán a kor gondol-
kodásának megfelelően mitológiai vagy félmitológiai köntösbe öltöztették. 
Ezzel (…) magyarázták a Jézusban és Jézussal hangot nyert, végső soron nem 
emberi, hanem isteni eredetű, ezért tökéletesen megbízható és minden em-
ber számára sorsdöntő felhívásnak, ajánlatnak, igénynek az egyszeri, leve-
zethetetlen és felülmúlhatatlan voltát.”13 Hasonló szemléletmódot tükröz 
Karl-Josef Kuschelnek a Geboren vor aller Zeit? című munkája, amelyben 
a Nikaiai Hitvallást bírálja, és az újszövetségi préegzisztencia kijelentések 
nem reális, hanem poétikus természetéről beszél.14 Ugyancsak a mítoszta-
lanítás programja és Jézus metafizikai istenfiúságának az elutasítása jelenik 
meg John Hick The Myth of God Incarnate című könyvében,15 a pluralista 
vallásteológia szolgálatába állítva.

(2) Menke a szubordinációs szemléletmódot tükröző krisztológiák má-
sodik válfaját a „gradualista Lélek-krisztológiákban” azonosítja. Ez a Hegel 
szellemfilozófiájából és kinyilatkoztatásfogalmából – a Szellem szükségszerű 
lényege és természete, hogy kinyilvánul – inspirálódó, a 19. századi anglikán 

12	 Helmut Hoping: Einführung in die Christologie,11.
13	 Hans Küng: Ki a keresztény? (20 tétel a keresztény életről), Verlag Eola, Wien 1975, 38.
14	 Karl-Josef Kuschel: Geboren vor aller Zeit. Der Streit um Christi Ursprung, München 

1990.
15	 John Hick (ed.): The Myth of God Incarnate, Philadelphia 1977.

Athanasiana_59.indb   61Athanasiana_59.indb   61 2026. 02. 03.   19:57:182026. 02. 03.   19:57:18



Puskás Attila

62

teológiában felbukkanó, de a 20. században is jelentős hatással bíró kriszto-
lógiai megközelítés Istent abszolút Szellemként, Jézust pedig mint az abszo-
lút Szellem által betöltött embert és az isteni Szellem eszközét látja. Ennek 
az irányzatnak a képviselői „egyszemélyűként (monopersonal) fogták fel 
Istent, és Jézust Isten ama képessége egyik jelenségeként értelmezték, hogy 
önmaga valamelyik másában – minden teremtményben és eseményben – 
többé vagy kevésbé intenzíven megjelenjen”.16 Az anglikán Lélek-kriszto-
lógia 20. századi fő képviselője, Geoffrey Lampe szerint  Jézus az az ember 
volt, akiben Isten Szava és Lelke olyan hatalmasan jelent meg, hogy bár Isten 
Fiának szabad nevezni, de Fiúistennek (Gott-der-Sohn) nem. Menke arra is 
felhívja a figyelmet, hogy ezzel az anglikán gradualista Lélek-krisztológiával 
részleges hasonlóságot mutat néhány 20. századi holland teológus (Berkhof, 
Schoonenberg) felfogása, amennyiben ez utóbbiak „a Niceai Hitvallással 
szembeni kritikájukat azzal a tézissel kötik össze, hogy Isten a teremtett vilá-
got és a történelmet megelőzően vagy ezektől függetlenül nem Atya, Fiú és 
Lélek”. Schoonenberg szerint „Jézus nem a Háromságon belüli (trinitätsim-
manent) és préegzisztens módon a Fiú, hanem csak életében, szenvedésében 
és halálában válik azzá, amikor Lélek-történésként megtapasztalja az Atya 
immanenciáját önmagában”.17 Hoping a „gradualista0148 Lélek-krisztoló-
giát nem önálló típusaként értelmezi a revíziós-szubordinációs krisztológi-
áknak, hanem a pluralista vallásteológiák krisztológiájának kontextusában 
beszél csak róla.

(3) A Nikaiai Hitvallással kifejezetten és tudatosan szemben álló és Jézus 
istenségét tagadó krisztológiák harmadik típusát Menke a kortárs pluralista 
vallásteológiák különböző változataiban találja meg. Krisztológiai monográfi-
ájában a pluralista vallásteológia négy legjelentősebb képviselőjének – John 
Hick, Paul F. Knitter, Raimundo Panikkar és Perry Schmidt-Leukel – krisz-
tológiáját bírálja, kimutatva ezeknek a Nikaiai Hitvallással való összeegyez-
tethetetlenségét. A  Communióban megjelent írásában Hick felfogásának 
kritikájára szorítkozik, csak mellékesen utal Leonard Swidler mérsékeltebb 
nézetére. A pluralista vallásteológia atyjának tekintett brit teológus, Hick fel-
fogásával kapcsolatban kiemeli, hogy ennek kettős gyökere egyfelől a gradu-
alista Lélek-krisztológia, másfelől a mítosz-elmélet felelevenítése. Megjegyzi, 

16	 Karl-Heinz Menke: A homoousios tó patri, 82.
17	 Uo.

Athanasiana_59.indb   62Athanasiana_59.indb   62 2026. 02. 03.   19:57:182026. 02. 03.   19:57:18



Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában

63

hogy The Myth of God Incarnate című gyűjteményes kötetében Hick „elveti 
azt a niceai axiómát, amely szerint a Fiú egylényegű az Atyával, mondván, 
hogy ez nem más, mint a mitikus beszédmód tipikus maradványa. Magyará-
zata szerint a mitikus gondolkodásformában lehetséges védelmezni a niceai 
axiómát, de ez hamissá válik, ha azt szó szerint vesszük, és ha a szó szerint 
vételhez még az egyetemesen jelentős páratlanság igényét is hozzátesszük”.18 
Hick „egy nem abszolutizált krisztológia mellett száll síkra, amely a niceai 
»azonos lényegűség« (Homoousie) fogalmát az »azonos szeretetűség« (Ho-
moagape) fogalmával helyettesíti”. Nézete szerint „Jézus csak ember volt, 
az ő agapéjának jelenségét az isteni szeretet eseményének lehet nevezni, ez a 
beszédmód azonban nem metafizikai jellegű, hanem metaforikus. Ismétel-
ten hangsúlyozza, hogy a metaforikus értelmezésről Jézusnak a Háromságon 
belüli Fiúval történő metafizikai azonosítására való áttérés a keresztény teoló-
giatörténetnek már a János-evangéliumban jelentkező és a krisztológiai zsina-
tokon normává emelt bűnbeesése volt”.19 Hoping „A krisztológia pluralista 
relativizálása” alcím alatt tárgyalja a pluralista vallásteológia revíziós kriszto-
lógiáját.20 John Hick mellett röviden felidézi Paul Knitter és Schmidt-Leu-
kel megfontolásait is, részben éppen Menke krisztológiai monográfiájára 
támaszkodva. Hangsúlyozza, hogy a pluralista vallásteológia alaptételének 
hátterében – túl a gradualista Lélek-krisztológián és a vallási nyelv pusztán 
mitikus/metaforikus értelmezésén –, miszerint Jézus Krisztus nem abszolút 
és egyedülálló Üdvözítő és Kinyilatkoztató, hanem csupán egyike a vallások 
üdvösség- és kinyilatkoztatásközvetőinek, két alapmeggyőződés áll. Egyfelől 
a Ding an sich és az Erscheinung kanti elválasztásának a teológiai recepciója, 
amelynek értelmében maga Isten az ember számára megismerhetetlen, sőt 
Isten a világban és a történelemben nem tudja önmagát teljesen és végérvé-
nyesen kinyilatkoztatni. Másfelől az üdvösségnek az az általános fogalma, 
amelynek lényege, hogy az ember az önközpontúságból kimozdul a való-
ság-központúság irányába a Transzcendencia felé.

(4) Végül Menke a kritika alá vont krisztológiák negyedik válfaját a 
soa feldolgozására irányuló zsidó perspektívájú szubordinacionizmus-
ként azonosítja. Ezzel a típussal is foglalkozott már korábban krisztológiai 
monográfiájában.21 A Communióban közölt cikkében Hans-Joachim Kraus 

18	 Uo. 83.
19	 Uo.
20	 Helmut Hoping: Einführung in die Christologie, 16–18.
21	 Karl-Heinz Menke: Jesus ist Gott der Sohn, 447–458.

Athanasiana_59.indb   63Athanasiana_59.indb   63 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Puskás Attila

64

és Friedrich-Wilhelm Marquardt felfogását ismerteti és bírálja. Kraus szerint 
Jézus személyét csakis azokkal az ószövetségi kategóriákkal szabad értelmez-
ni, amelyekkel ő maga értelmezte önmagát. Értelmezése szerint „a Názáreti 
a Szentlélekkel való felkenés által kap küldetést és felhatalmazást arra, hogy 
Isten fia legyen. Nem állt mindig is Isten oldalán, hanem a Lélek állítja Isten 
oldalára. Ami Jézust Isten biblikusan tanúsított üdvtörténetének minden 
prófétája közül kiemeli, az a Lélek adományának fokozatilag minden koráb-
bit felülmúló teljessége”.22 Ennél is radikálisabb nézetet képvisel Marquardt. 
Szerinte „a lényeget tekintve az Isten és ember közötti, Krisztusban megvaló-
sult egységről szóló niceai dogma nemcsak valami hasonlót, hanem ugyanazt 
akarja mondani, amit a Héber Biblia mond kapcsolati fogalmakkal a JHWH 
és Izrael között újból és újból bekövetkezett egyesülésről. Ennek a tézisnek 
az alátámasztása érdekében Marquardt arra utal, hogy »Isten megtestesült« 
Izrael történelmében. Az ő nézőpontjából a megtestesülés (Inkarnation) 
mindenekelőtt azt jelenti, hogy Isten oda megy, ahol az istenellenes struk-
túrák és hatalmak a maguk halálos logikáját bontakoztatják ki. Az ő néző-
pontjából János azt akarja kifejezni evangéliumának prológusában, hogy 
Jézus oda viszi el Isten Szavát (a Tórát), ahol a test (a magatartását önállóan 
meghatározó, önkényeskedő, istenellenes világ) uralkodik. (…) Ahogyan az 
izajási Isten Szolgája, úgy Jézus is példaértékűen mutatja be Izrael történetét, 
azaz Isten megtestesülő odalépését az élet és a halál közti hasadék helyére”.23 
Bizonyos értelemben meglepő, hogy Hoping nem a revíziós krisztológiák 
(Revisionen) sorában, hanem a krisztológiai új szempontok (Neuansätze) 
csoportjában tárgyalja, mégpedig a „Krisztológia mint a zsidó Jézus meg-
vallása” alcím alatt Friedrich-Wilhelm Marquardt Izrael-központú kollektív 
fiúság-krisztológiáját. Bár Hopingnál nem teljesen hiányzik ennek a kriszto-
lógiai szemléletmódnak a kritikája, mégis meglehetősen szűkszavú a bírálata. 
Mindenesetre Marquardt idézett gondolatai magukért beszélnek, és egy ra-
dikálisan reduktív-szubordinációs krisztológiát tükröznek.

A kritikai diagnózisok ismertetésének zárásaként megjegyezzük, hogy 
Hoping a revíziós-szubordinációs krisztológiák csoportjához önálló kategó-
riaként sorolja a „Krisztológia mint a szótériológia funkciója” típust, amely-
re példaként Karl-Heinz Ohlig Fundamentalchristologie. Im Spannungsfeld 

22	 Karl-Heinz Menke: A homoousios tó patri, 84.
23	 Uo.

Athanasiana_59.indb   64Athanasiana_59.indb   64 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában

65

von Christentum und Kultur című munkáját említi.24 Ohlig a vallásokban 
olyan szótériológiai rendszereket lát, amelyek egy és ugyanazon antropoló-
giailag meghatározott, de kulturálisan különböző módon feltett és megvá-
laszolt vallási kérdésre felelnek. Ezek egyike a bibliai monoteizmus történe-
tileg tájékozódó szótériológiája, amely egy messiási alaktól várja az üdvösség 
közvetítését. Ohlignál Jézus személyének és küldetésének jelentősége végső 
soron az emberi üdvösségremények katalizátorának a szerepére redukálódik: 
„A Krisztus Jézussal való találkozás a végső szótériológiai tapasztalatokat 
emeli a tudatba”, és lehetővé teszi, hogy Istent Atyának szólítsuk.25 Ohlig a 
Nikaia-Konstantinápolyi Hitvallást triteista módon értelmezi, amikor úgy 
véli, hogy az Atya, a Fiú és a Szentlélek megvallása három istenség megvallá-
sát eredményezte. A hellenizálódás-tételt követve véleménye szerint az Egy-
ház Szentháromság-dogmája nem más, mint „a zsidóságnak és keresztény-
ségnek a hellenizmussal való szinkretizmusa”.26 Hoping felhívja a figyelmet, 
hogy Ohlig krisztológiája ékes példája annak a veszélynek, hogy mi történik 
akkor, amikor a krisztológiát kizárólag az ember üdvösségre vonatkozó igé-
nye felől akarják megalapozni.

2. Az ariánus tendenciájú krisztológiák kritikái – egykor és ma

Ebben a fejezetben párhuzamot vonunk Szent Athanasziosznak a kinyilat-
koztatásteológián és a szótériológián alapuló antiariánus érvelése, valamint 
a szubordinációs krisztológiák kortárs kritikái között, mely utóbbiakra 
példaként említjük Karl-Heinz Menke argumentálását. Arra is felhívjuk a 
figyelmet, hogy Athanasziosz liturgikus érvelésének milyen aktualitása le-
hetne éppen napjainkban. Szent Athanasziosz a Nikaiai Zsinatot követő 
évtizedekben az ariánus krisztológiák kérlelhetetlen ellenfeleként írásaiban 
számos érvet sorakoztat fel Arius követői szubordinációs nézeteinek a cá-
folatára. Ezek között az egyik legjelentősebb a kinyilatkoztatásteológiai és 
szótériológiai argumentum, amellyel Jézus Krisztus igaz istenségét védelme-
zi. Ennek lényege az az állítás, hogy csak Isten tudja üdvözíteni az embert, 

24	 Karl-Heinz Ohlig: Fundamentalchristologie. Im Spannungsfeld von Christentum und 
Kultur, Kösel Verlag, München 1986.

25	 Uo. 676.
26	 Helmut Hoping: Einführung in die Christologie, 20.

Athanasiana_59.indb   65Athanasiana_59.indb   65 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Puskás Attila

66

mert csak ő tudja a romlandót romolhatatlanná, a halandót halhatatlanná 
tenni, az igaz istenismeretet, a láthatatlan Atya igaz ismeretét és vele együtt 
az örök életet megadni neki. Jézus Krisztus, az Isten-Ige pontosan ezt tette 
érettünk megtestesülésével, bűntelenségével, keresztáldozatával és föltáma-
dásával.27 „Ő maga emberré lett, hogy istenivé tegyen bennünket. Önmagát 
nyilatkoztatta ki a testben, hogy fogalmat alkossunk a láthatatlan Atyáról. 
Ő vállalta, hogy az emberek gyalázzák, ezáltal a romolhatatlanság örökösei 
legyünk.”28 Az Isten-Atyát kinyilatkoztatni, az embert megszentelni és az 
isteni természetben részesíteni csak az tudhatta, aki maga teljesen, isteni mó-
don ismeri az Atyát (vö. Mt 11,27; Jn 14,8–9),29 egészen, isteni módon szent 
(Jn 17,18–19; Ps 45,8),30 és lényegénél fogja birtokolja az isteni természetet. 
Átisteníteni az embert csak az tudhatta, aki maga Isten. „Az Ige nem tudott 
volna átisteníteni minket, ha csak részesedett volna az isteni lényegben, és az 
istenséget nem lényegileg birtokolta volna, mint az Atya igazi képmása”.31 Az 
athanaszioszi érvelés az alábbi két premisszán nyugszik. (1) Filozófiai: Sen-
ki sem adhatja azt, amit nem birtokol. (2) Teológiai: Az ember üdvössége 
nem kevesebb, mint az átistenülés, vagyis magának Istennek az örök és ro-
molhatatlan életében, természetében való részesedés, az örök életet adó igaz 
istenismeret által. Konklúzió: ha az újszövetségi tanúságtétel és az Egyház 
hite szerint Jézus Krisztus az Üdvözítő, akkor neki lényegénél, természeténél 
fogva Istennek kell lenni.

A kortárs ariánus tendenciájú krisztológiákkal szembeni érvelésekben is 
jelentős szerephez jutnak a kinyilatkoztatásteológiai és a szótériológiai argu-
mentumok. Ezek Athanaszioszhoz hasonlóan az üdvösség, a megváltás és a 
kinyilatkoztatás „erős” fogalmával dolgoznak. Ennek értelmében az üdvös-
ség: az ember örök élete maga Isten, a vele való boldog közösség; a megvál-
tás: Isten teljes, helyettesítő és felszabadító sorsközösség-vállalása a halál és a 
bűn fogságában lévő emberrel; a kinyilatkoztatás: Isten önkinyilatkoztatása, 
önközlése, önajándékozása. Mindez szemben az üdvösség, a megváltás és a 
kinyilatkoztatás „gyenge” és általános fogalmával. Itt az üdvösség: hiteles 

27	 Athanasziosz: Az Ige emberré válásáról, 20., in: Szent Athanasziosz művei (Ókeresztény 
Írók 13), Szent István Társulat, Budapest 1991, 117–119.

28	 Uo.159.
29	 Athanasziosz: Első beszéd az ariánusok ellen, 12., in: Szent Athanasziosz művei, 176.
30	  Uo. 46.; 52., in: Szent Athanasziosz művei, 217–218, 224.
31	 Athanasius: De synodis, 51,2.

Athanasiana_59.indb   66Athanasiana_59.indb   66 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában

67

emberi élet, önközpontúságból kimozdulás a Transzcendensre való megnyí-
lásra; megváltás: a hiteles és igaz élet példájának felmutatása; a kinyilatkozta-
tás: isteni eredetű útmutatás, felhívás, igény. A szótériológiai érvelés logikája 
is hasonló, amennyiben arra a kérdésre keresi a választ, hogy mi a lehetőségi 
feltétele annak, hogy az üdvösség, a megváltás és a kinyilatkoztatás – e fogal-
mak erős jelentése szerint – megvalósuljanak. Az érvelés megmutatja azt is, 
hogy szentháromságtan, krisztológia, szótériológia és antropológia a lehető 
legszorosabban összetartoznak, egyetlen koherens valóságnak az egymástól 
elválaszthatatlan elemei. Bármelyik elem torzul, vele együtt torzul az összes 
többi elem is. Például egy elégtelen, gyenge, elhibázott krisztológia a Szent-
háromság misztériumának a felszámolásához, meggyengült szótériológiához 
és antropológiához vezet. Az erős szótériológiai-kinyilatkoztatásteológiai ér-
velés bemutatására itt elegendő felidéznünk Karl-Heinz Menke gondolatait. 
A bonni teológus kinyilatkoztatásteológiai érve így hangzik:

„Jézus mint igaz ember csak akkor a Háromságos Isten kinyilatkoztatott-
sága, ha Jézusnak a tér és az idő végességében megélt Abba-kapcsolata szemé-
lyesen azonos az örök Fiúnak (Logosz) az örök Atyához fűződő, a Háromsá-
gon belüli (innertrinitarisch) kapcsolatával.32 

Az idézett argumentum felhívja a figyelmet arra, hogy Istennek mint 
Szentháromságnak a Jézus emberségében történő valódi önfeltárulásáról 
csak akkor beszélhetünk, ha Jézus személy szerint azonos az örök Fiúval. Ha 
ez utóbbit nem fogadjuk el, akkor ez odavezet, hogy vagy nem beszélhetünk 
már a szó szoros értelmében a Háromságos Isten önkinyilatkoztatásáról, 
vagy egy olyan Isten kinyilatkoztatását feltételezzük, aki nem Háromság. 
Menke így folytatja érvelését:

(…) a golgotai esemény csak akkor több, mint egy Jézus által átadott üze-
net, vagyis a bűnös ember Istentől való elkülönülésének megszüntetése, a 
bűn hatalmától való megfosztás és ezért a menny lehetségessé válása minden 
olyan ember számára, aki megragadja a »seolba« alászállt Jézusnak a felé ki-
nyújtott kezét, ha Jézussal maga Isten jutott el oda, ahol a bűnös bezárkózott 
bűnei következményeibe, és így elszakadt Istentől.”33

32	 Karl-Heinz Menke: A homoousios tó patri, 77–78.
33	 Uo. 78.

Athanasiana_59.indb   67Athanasiana_59.indb   67 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Puskás Attila

68

Az idézett argumentum szótériológiai természetű, amely a „bűn” és a 
„megváltás” erős fogalmával dolgozik. A bűn az Istentől való elidegenedés, 
a tőle való elszakadás állapotába taszít. A megváltás a végsőkig elmenő teljes 
sorsközösség vállalása a bűnössel, amely felszabadító erejű a kiúttalanságba 
jutott bűnös számára. Az Istentől való elszakadást csak maga Isten tudja 
megszüntetni ezzel a végsőkig elmenő alászállásával. Jézussal tehát maga Is-
ten végzi ezt az alászállást. Menke azután összeköti egymással a kinyilatkoz-
tatásteológiai és a szótériológiai érvelést, amikor így ír:

„Ha Jézus olyan ember, aki csak az Atyából kiáradó energiák (a Logosz 
és a Lélek) által emelkedik Isten Fiává, akkor ő legjobb esetben is csak Isten 
Lélekkel telt szerve (Organon), de nem Isten reális jelenléte ott, ahol a bűnös 
bezárkózott a maga végzetébe. Ahogyan az alexandriaiak által elgondolt, Is-
ten és az ember közti köztes lény, úgy az antiókhiai krisztológiáknak a Logosz 
és a Lélek által adoptált Istenfiúja (Gottessohn) is legjobb esetben útmutató 
a mennybe, de nem maga az Atyaistennel (Gott-der-Vater) való közösség.”34

Az idézett szakaszban Menke egyszerre és ugyanazzal az érvvel argu-
mentál az antióchiai adopciós krisztológia kortárs változata, a gradualista 
Lélek-krisztológia és az ariánus köztes-lény krisztológiával szemben. Mind-
kettő elégtelen és elhibázott, mert lehetetlenné teszik az Újszövetség által 
tanúsított és az Egyház által megvallott megváltást, amely magában foglal-
ja Istennek a bűnössel való szabadító vele/érte létét és az Atyával való reális 
közösséget. Mindkettő megvalósítója a Fiú-Jézus mint Fiúisten. Ő szemé-
lyében a szabadító Istennek a velünk/értünk léte, és ő maga személyesen az 
Atyaistennel való közösség.

Megjegyezzük, hogy Athanasziosztól eltérően a kortárs kritikus teológu-
sok (Menke, Hoping) nem alkalmaznak liturgikus érvelést az ariánus ten-
denciájú krisztológiákkal szemben.35 Alexandria püspökének exegézisében 
és antiariánus, valamint a pneumatomakhusokkal szembeni argumentuma-
inak sorában kitüntetett jelentőséggel rendelkezik a lex orandi lex interpre-

34	 Uo.
35	 Megjegyezzük, hogy a Nemzetközi Teológiai Bizottság Jézus Krisztus, Isten Fia, Üdvözí-

tő. A Nikaiai Egyetemes Zsinat 1700. évfordulója (325–2025) című dokumentuma tág 
teret biztosít a liturgikus érvelésnek a 49–52. és a 60–64. szakaszaiban.

Athanasiana_59.indb   68Athanasiana_59.indb   68 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában

69

tandi elv,36 az Egyháznak a jézusi nagy missziós parancson (Mt 28,19–20) 
alapuló trinitárius keresztelési gyakorlatára, a trinitárius hitvallására37 és a 
trinitárius doxológiájára hivatkozó érv.38 A  liturgikus érvelésnek napjaink-
ban különös időszerűséget és jelentőséget adhatna az a megfigyelés, hogy a 
Jézus Krisztus istenségét vagy préegzisztenciáját tanúsító újszövetségi szö-
vegek túlnyomó többsége imádság vagy dicsőítő himnusz összefüggésébe 
ágyazódik.39 A kortárs szubordinációs krisztológiát képviselők azonban ezt 
gyakran úgy értelmezik, hogy az imádság kontextusa inkább gyengíti, csök-
kenti az itt elhangzó kijelentések teológiai horderejét, mondván, hogy a Jé-
zus istenségét és préegzisztenciáját az imádság, dicsőítés közegében megvalló 
állítások nem objektív igazságot kifejezni szándékozó propozíciók, hanem 
csupán metaforikus, poétikus jelentésű, szubjektív viszonyulást tartalmazó 
nyelvi formák.40 Szemmel láthatóan ez a megközelítés éppen ellenkezőjére 
fordítja a liturgikus kijelentések ókori egyházi és teológiai értékelését, mely 
szerint a liturgikus imádság közege még nagyobb súlyt ad a benne elhangzó 
teológiai tartalmú kijelentéseknek. Az ima több, mint az egyszerű ténymeg-
állapító/leíró beszéd, de nem felszámolja, hanem feltételezi és felfokozza a 
benne szereplő kijelentések teológiai igazságát és jelentőségét.

3. Exegézis, krisztológia, filozófia – kritikai megjegyzések

A Menke és Hoping által felállított kritikai diagnózisok világossá teszik, 
hogy a négy, illetve öt típusba sorolt ariánus tendenciájú revíziós krisztológi-
ákat nemcsak a közös motiváció – a bibliai, ószövetségi monoteista hit védel-
me – és a Fiú-Jézus ontológiai szubordinációjának az alaptétele köti össze, 
hanem a történet-kritikai exegézis igényének a dogmatikai-egyházi kriszto-

36	 Rowan Williams: Arius. Heresy and Tradition. Revised Edition, Eerdmans Publishing 
Company Grand Rapids, Michigan/Cambridge 2001, 110.

37	 Athanasziosz: Első levél Szerapiónhoz, 30., in: Szent Athanasziosz művei, 486–487.
38	 Athanasziosz: Első beszéd az ariánusok ellen, 17., in: Szent Athanasziosz művei, 182–

183.
39	 Raymond E. Brown: Introduzione alla cristologia del Nuovo Testamento, Editrice Que-

riniana, Brescia 1995, 185–190. A mű eredeti címe: An lntroduction to New Testament 
Christology.

40	 Így többek között: Schierse, Smith, Kuschel. Vö. Karl-Josef Kuschel: Geboren vor aller 
Zeit. Der Streit um Christi Ursprung, 517–524.

Athanasiana_59.indb   69Athanasiana_59.indb   69 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Puskás Attila

70

lógiával való szembeállítása, valamint az a tény, hogy a bibliai szövegek értel-
mezését és a krisztológiai reflexiót nagymértékben befolyásolja, sőt egyene-
sen irányíthatja valamilyen előzetesen elfogadott filozófiai gondolat. Amint 
láttuk, ezek különbözőek lehetnek: nominalista ismeretelmélet-ontológia 
(Kant, Lessing), az abszolút Szellem és kinyilatkoztatás hegeli filozófiája 
(gradualista Lélek-krisztológiák), vallásfilozófiai episztemológia (a mítosz 
vagy a szimbólum mint általános vallásfilozófiai kategória), az egyetemes és 
objektív igazság megismerését tagadó relativista ismeretelmélet (pluralista 
vallásteológia). Ebben a fejezetben először röviden reflektálunk néhány to-
vábbi olyan előzetes filozófiai, illetve exegetikai elfogultságra, amelyek a bib-
liaértelmező munkáját meghatározhatják, és könnyen ariánus tendenciájú 
krisztológia kialakításához vezethetnek. Majd ehhez kapcsolódóan második 
lépésben annak kimutatására törekszünk, hogy bizonyos párhuzamok álla-
píthatók meg Arius bibliai hermeneutikájának és az újkori-kortárs ariánus 
tendenciájú krisztológiáknak néhány hermeneutikai alapelve között.

3.1. Exegetikai elfogultságok 

A történet-kritikai exegézis folyamatos önkorrekcióra szorul. Így van ez a 
bibliai krisztológia értelmezése területén is. Ennek eredményeként a Nem-
zetközi Teológiai Bizottság 1981-ben Isten vágya és megismerése. Teológia – 
Krisztológia – Antropológia (Desiderium et cognitio Dei. Theologia – Christo
logia – Anthropologia. Quaestiones selectae) címmel kiadott dokumentuma 
megállapítja,41 hogy elhibázottnak bizonyultak a préegzisztencia-gondolat 
mitológiai, hellenista és gnosztikus eredetére vonatkozó exegetikai hipoté-
zisek. Ezek helyett a fogalom valódi forrása sokkal inkább a préegzisztens 
bölcsességről szóló ószövetségi szövegek és Jézus egyedülálló küldetéstudata 
és öntudata. Ehhez csak annyit szeretnénk hozzáfűzni, hogy sajnálatos mó-
don szisztematikus teológusok, mint például Hans Küng,42 nem feltétlenül 
veszik figyelembe ennek az önkorrekciós folyamatnak az eredményeit, és re-
flexiójuk, szóhasználatuk során továbbra is ragaszkodnak meghaladott exe-

41	 Commissione Teologica Internationale: Desiderium et cognitio Dei. Theologia – Chris-
tologia – Anthropologia. Quaestiones selectae, Roma 1981, I, A 1.2.

42	 Vö. Hans Küng: Christ sein, Deutscher Taschenbuch Verlag, München 1976; Ki a ke-
resztény? (20 tétel a keresztény életről), Verlag Eola, Wien  1975; Credo. Hiszek. Az Apos-
toli Hitvallás magyarázata kortársaknak, Győr 1997.

Athanasiana_59.indb   70Athanasiana_59.indb   70 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában

71

getikai álláspontokhoz. Csatlakozva Joseph Ratzinger meglátásaihoz,43 úgy 
véljük, hogy a szükséges korrekcióhoz nélkülözhetetlen azoknak az előzetes 
megértést befolyásoló, sokszor nem tudatosított tényezőknek a számbavéte-
le, amelyek közül itt mindössze négy olyan elfogultságra hívjuk fel a figyel-
met, amelyek könnyedén ariánus tendenciájú krisztológiához vezethetnek.44

(1) Az egyik ilyen rejtett elfogultság lehet a bibliai igazság abszolút mércé-
jének tekinteni az időbeli elsőbbséget, mely szerint az a szöveg tarthat igényt 
a nagyobb fokú hitelességre/igazságra, amely időben közelebb áll az ese-
ményhez. Ebből adódóan a később keletkezett szövegek csupán másodlagos 
jelentőséggel és hitelességgel rendelkezhetnének, amelyeket le kellene hán-
tani ahhoz, hogy eljussunk az eredeti eseményhez. Radikális formában ez a 
felfogás ahhoz az állásponthoz is vezethet, hogy nem is a kánoni szövegek a 
mérvadók, hanem azok az „eredeti” feltételezett források, amelyekre támasz-
kodva létrejöttek a bibliai szövegek, és amely források hipotetikus rekonst-
ruálása nyomán juthatna el az exegéta az eredeti történeti tényhez és annak 
igazságához. Ez a bibliai igazság mintegy „archeológiai”, a kezdetet (arché) 
kutató és a „fejlődés”, illetve „hanyatlás” sémája szerint elgondolt felfogása 
lenne. A történeti Jézust és a hit Krisztusát egymással szembeállító, és a ké-
sőbb keletkezett újszövetségi szövegeknek a Fiú préegzisztenciáját és megtes-
tesülését állító szövegeit mítosznak minősítő krisztológiák (David Friedrich 
Strauss, Rudolf Bultmann) egy ilyen előfeltevésen alapulnak. Véleményünk 
szerint a bibliai tanúságtétel belső igazságigényének sokkal inkább megfelel 
az a szemléletmód, amely azzal számol, hogy a tanúsított esemény nagysága 
és jelentésgazdagsága megkívánja a plurális és egymást kiegészítő tanúságté-
telt, amely az esemény igazságának értelmező hatástörténetében bomlik ki. 
A tanúsított esemény igazságának mélyebb megértéséhez, a veritas biblica-
hoz, az igazságnak nem az „archeológiai”, hanem a „szimfonikus”45 szemlé-

43	 Vö. Joseph Cardinal Ratzinger: Schriftauslegung im Widerstreit. Zur Frage nach 
Grundlagen und Weg der Exegese heute, in Schriftauslegung im Widerstreit (Hrsg. 
von Joseph Ratzinger), Quaestiones disputatae Bd. 117, Herder, Freiburg im Breisgau 
1989, 15–44.

44	 Vö. Puskás Attila: Dogmatikai megjegyzések a Pápai Biblikus Bizottság Szentírásmagya-
rázat az Egyházban című dokumentumához., in: Martos Levente Balázs, Kocsis Imre 
(szerk.): Szentírásmagyarázat az Egyházban: Az exegézis és a biblikus teológia útkeresései 
a XXI. században, Szent István Társulat, Budapest 2024, 99–108.

45	 A kifejezést Balthasartól kölcsönözzük, aki a teológiai pluralizmusról írott művében 
használja a fogalmat. Vö. Hans Urs von Balthasar: Die Wahrheit ist symphonisch. Aspek-
te des christlichen Pluralismus, Johannes Verlag, Einsiedeln 1972.

Athanasiana_59.indb   71Athanasiana_59.indb   71 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Puskás Attila

72

lete visz közelebb, amely egyszerre érzékeli a tanúságtételek közötti egységet 
és különbségeket.

(2) Egy másik elfogultság lehet a történeti igazság olyan felfogása, mely 
szerint csak az történhet meg, ami általában meg szokott történni az emberi 
történelemben. Az igazságnak ez a reduktív megközelítése, amelyet Friedrich 
Schlegel a „közönségesség posztulátumának” nevez,46 képtelen érzékelni a 
maga teljességében az egyszeri emberi nagyságot, a levezethetetlen és párat-
lan történelmi személyiséget, s még inkább a történelemben megjelenő ab-
szolút analógianélküli eseményt és személyt, mint amilyen a Názáreti Jézus 
alakja és küldetése. Nos, véleményünk szerint egy ilyen típusú elfogultság 
jellemzi például a Lélek-krisztológiákat, illetve a hozzájuk kapcsolódó plura-
lista vallásteológiákat.

(3) Az előzőhöz hasonló elfogultság az az előzetes hermeneutikai döntés, 
amely a Jézus által önmagára vagy az Újszövetség által Jézusra alkalmazott 
ószövetségi értelmező kategóriák tartalmát egyoldalúan csupán az ószövetsé-
gi előtörténet és várakozások felől szándékozik értelmezni anélkül, hogy tu-
domásul akarná venni azokat az eredeti jelentéstöbbleteket, amelyeket ezek 
a kategóriák nyernek a Krisztus-eseményben, illetve a jézusi vagy az apostoli 
alkalmazás során. Ennek következménye Jézus személyének és küldetésének 
reduktív értelmezése, amely vagy tartalmi azonosságot lát Jézus küldetéses 
története és Isten ószövetségi népének története között (Marquardt: Jézus 
Krisztus Izrael „megismétlése”), vagy legfeljebb fokozati különbséget álla-
pít meg Jézus és az ószövetségi üdvösségközvetítők személye és küldetése 
között. Ezzel figyelmen kívül hagyja, hogy Jézusban olyan eredeti módon 
teljesednek be az ószövetségi várakozások és a hozzájuk kapcsolódó üdvös-
ségközvetítő kategóriák tartalmai, hogy az levezethetetlen az Ószövetségből, 
és meghaladja azt. Ezt a hermeneutikai eljárásmódot talán így nevezhetnénk: 
„kevesebből értelmezni a többet”. Ilyen szemléletmód figyelhető meg töb-
bek között Karl-Josef Kuschel (és az őt követő Hans Küng) krisztológiájá-
ban, aki az Újszövetségben Jézusra alkalmazott Fiú és Isten Fia cím, valamint 

46	 „A közönségesség posztulátuma: Minden, ami igazán nagy, jó és szép: valószínűtlen, 
mert rendkívüli, és legalábbis – gyanús. A szokványosság axiómája: Ahogyan nálunk és 
körülöttünk van, úgy kellett lennie mindenütt mindenekkel, hiszen ez mind oly termé-
szetes.” Friedrich Schlegel 25. kritikai töredéke. Idézi Hans-Georg Gadamer: Igazság és 
módszer, Osiris, Budapest 2003, 401.

Athanasiana_59.indb   72Athanasiana_59.indb   72 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában

73

a rá vonatkoztatott préegzisztencia-gondolat tartalmát kizárólag az ószövet-
ségi előzmények felől értelmezi, és az ószövetségi monoteizmus fenntartása 
érdekében elutasítja a Fiú-Jézus metafizikai (természetes) istenfiúságát és 
préegzisztenciáját. Az effajta értelmezést mitologikusnak minősíti, ami mí-
tosztalanításra szorul. Ugyanígy, a Jézus istenségére vonatkozó újszövetségi 
kijelentéseket a költői-poétikus nyelvhasználat megnyilvánulásaiként érti, s 
nem propozícionális állításokként.

(4) Végül exegetikai elfogultság adódhat abból a természettudományos 
világkép abszolutizálásából és a zárt természetes okság filozófiai tételezéséből 
eredő deista istenképből, mely szerint Isten legfeljebb csak az ember belső 
világára, az értelemre és az akaratra tud hatást kifejteni, kegyelmével csupán a 
lélekben tud cselekedni, de nem az anyagi világban. Egy ilyen szemléletmód-
ban a csodák, s mindaz, ami az anyagi-testi természetet érintő isteni cselekvés 
lenne (megtestesülés, föltámadás, szentségek, a kozmosz végső átalakulása), 
eleve lehetetlennek látszik, s ezért könnyen mítosznak minősíthető, amelyet 
módszeresen le kell választani a bibliai szövegek jelentéséről (mítosztalaní-
tás), hogy a valódi üzenethez eljuthassunk. Nem szorul különösebb magya-
rázatra, hogy egy ilyen típusú előzetes elfogultság jellemzi többek között a 
Fiú préegzisztenciáját és megtestesülését mítosznak, csupán metaforának 
vagy szimbolikus kifejezésnek tartó, s ezért mítosztalanításnak alávető olyan 
szerzők felfogását, mint David Friedrich Strauss, Rudolf Bultmann vagy 
Hans Küng.

3.2. Kevesebből értelmezni a többet és filozófiai eredetű exegetikai 
elfogultságok Ariusnál

Figyelembe véve azokat a lényegi különbségeket, amelyek a történet-kritikai 
módszerrel dolgozó újkori és kortárs exegézis, valamint Arius e módszert 
nem ismerő teológiai bibliaértelmezése között ténylegesen fennállnak, eleve 
elhibázottnak és túl merésznek tűnhet párhuzamot vonni és hasonlóságokat 
feltételezni a kettő között. Számolva ezzel a lehetséges ellenvetéssel, mégis 
azt állítjuk, hogy a döntő különbségek dacára bizonyos részleges párhuza-
mok is észlelhetők Ariusnak és az ariánus tendenciánkat mutató kortárs 
revíziós krisztológiáknak az előzetes hermeneutikai elfogultságai között. Vé-
leményünk szerint a fentebb vázolt (3) és (4) újkori/kortárs elfogultságok 
esetében kimutatható részleges hasonlóság Arius Szentírás-értelmezésével. 

Athanasiana_59.indb   73Athanasiana_59.indb   73 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Puskás Attila

74

Manlio Simonetti, Rowan Williams és Thomas Böhm kutatóknak Arius 
exegetikai módszerére vonatkozó meglátásaira támaszkodva azt igyekszünk 
megmutatni, hogy Ariusnál egyaránt érzékelhető a „kevesebből értelmezni 
a többet” hermeneutikai elv alkalmazása, valamint a középplatonikus/új
platonikus filozófiából eredő „világtól távoli” Isten filozófiai eszméje, amely 
előzetesen befolyásolja nála a bibliai szövegek értelmezését.

Manlio Simonetti az ariánus krízisről írt klasszikus munkájában47 ki-
emeli, hogy az ariánusok az Írásokra hivatkozva úgy vélték, a Fiú-Jézusnak 
tulajdonított kiváltságok voltaképpen az emberekre és az értelmes létezőkre 
általánosan is érvényesek. Úgy gondolták, hogy azokat az újszövetségi bibliai 
szövegeket, amelyek szerintük – mivel ők maguk nem számoltak Jézus saját 
értelmes emberi lelkének valóságával – az Isten Fia teremtett létét fejezik ki 
(vö. 1 Tim 2,5; Jn 17,3; Mk 10,18; Jn 5,22; Jn 12,27; Lk 2,52; Mt 26,39), még 
egyszer megerősítik azok a szentírási helyek, amelyek „Isten és a teremtmény 
közötti kapcsolatot mint nemzést határozzák meg, vagy az istenség tipikus 
megnevezéseit teremtményekre vonatkoztatják, s ily módon az Írásokban a 
Fiúról állított ugyanezen kifejezések értékét csökkentik”48 (vö. Iz 1,2; MTörv 
32,18; Jób 38,28; Kiv 7,1). Simonetti arra is felhívja a figyelmet, hogy Arius 
számára különösen is nagy jelentőséggel bírt a Péld 8,22–25, mert ebből a 
szakaszból egyértelműen kiolvashatónak vélte, hogy Logosz (=Bölcsesség) 
teremtményi valóság és maguk az emberek is Isten fiai, vagyis nincs közöt-
tük létrendbeli, lényegi különbség. Erre a következtetésre úgy jutott el, hogy 
az Isten bölcsességéről, vagyis a préegzisztens Krisztusról állított – teremteni 
(κτίζειν) és nemzeni (γεννᾶν) – igéket szinonimákként fogta fel, mégpedig 
úgy – szemben a korábbi értelmezői hagyománnyal –, hogy a „teremteni” 
ige felől értelmezte, s ennek értelmében fogta fel a „nemzeni” ige jelentését, 
amely így elveszítette sajátos jelentését, s beleolvadt a „teremteni” ige általá-
nosabb értelmébe. „Ennélfogva számára a bibliai szakasz alapvető jelentő-
ségű nem csupán az Isten Fia teremtményi mivoltának igazolására, hanem és 
mindenekelőtt ahhoz, hogy a »nemzeni« és a »teremteni« között alapvető 
és elvi egyenértékűséget állapíthasson meg, s ekképpen a teremtés értelmé-
ben értelmezhesse azokat az ó- és újszövetségi szakaszokat, ahol az Isten Fia 

47	 Manlio Simonetti: La crisi ariana nel IV secolo. (Studia Ephemeridis „Augustinia-
num”. vol. 11), Institutum Augustinianum Roma, 1975.

48	 Uo. 53.

Athanasiana_59.indb   74Athanasiana_59.indb   74 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában

75

nemzéséről van szó, általános felfogásának megfelelően.”49 Simonetti érin-
tőlegesen megjegyzi, hogy az órigenészi mérsékelt szubordinációs szemlélet 
radikalizálása Ariusnál nem csupán a monarchiánusok elleni polémiának 
és a fentebb vázolt exegetikai eljárásának volt köszönhető, hanem minden 
valószínűség szerint annak a korabeli és széles körben elterjedt platonikus 
filozófiai áramlatnak is, amely a „monasz”-ként felfogott abszolút transz-
cendens Isten és a világ közé a sokaság princípiumaként egy „düasz”-ként 
értelmezett köztes közvetítő lényt beiktatott.50 Ugyanakkor az olasz patro-
lógus nem foglalkozik Arius filozófiai forrásainak és szemléletmódjának a 
rekonstruálásával, sem filozófiai nézeteinek az exegetikai eljárására gyakorolt 
hatásával.

Rowan Williams nagy monográfiájában51 emlékeztet arra, hogy Arius 
presbiter mindenekelőtt a Szentírás értelmezőjeként tevékenykedett, az Ale-
xandrosz püspökkel való ellentéte az „isteni törvény” néhány vitatott szaka-
szának, vélhetően a Péld 8,22 és talán a Zsolt 45,7–8, valamint  Iz 1,2 szöve-
gének az értelmezése miatt robbant ki, s ezt követően is az ariánus polémiák 
alapvetően a megfelelő bibliai hermeneutikáról szóltak.52 Williams kiemeli, 
hogy Arius és követői az alábbi három alapvető teológiai tétel mentén olvas-
ták a vitatott bibliai szövegeket (Fil 2,9–10; Zsid 1,4; 3,1–2; ApCsel 2,36; 
Róm 8,29; Jn 3,35; 10,30; 12,27; 14,10; 17,3; Mt 11,27; 26,39; Lk 2,52; 
Mk 13,32), illetve ezeket látták megerősítve a szentírási szakaszokban: (1) 
A Fiú teremtmény, Isten akaratának alkotása; (2) ezért a „Fiú” megnevezés 
a második hüposztaszisz jelölésére használt metafora, és a vele összehason-
lítható bibliai metaforikus szóhasználat fényében kell felfogni;53 (3) a Fiú 

49	 Uo. Simonetti a Péld 8,22–25 szakaszának patrisztikus értelmezéstörténetével és ezzel 
összefüggésben ariusiértelmezésével részletesen foglalkozik az alábbi művében: Manlio 
Simonetti, Studi sull’arianesimo, Roma 1965.

50	 Manlio Simonetti: La crisi ariana nel IV secolo, 54.
51	 Rowan Williams: Arius. Heresy and Tradition. Revised Edition, Eerdmans Publishing 

Company Grand Rapids, Michigan/Cambridge 2001.
52	 Uo. 107–109.
53	 Ezt a szempontot Simonetti is szóvá teszi. Az ariánus exegetikai eljárással kapcsolatban 

többek között megjegyzi, hogy Krisztus alapvető megnevezéseit – mint logosz, Isten 
bölcsessége és ereje – nem sajátos, hanem átvitt jelentéssel értelmezték; Isten önmagá-
ban bírja a logoszt, bölcsességet és erőt, melyek öröktől fogva léteznek benne, míg Krisz-
tus csak a teremtésre való tekintettel teremtett/nemzett logosz és bölcsesség. Manlio 
Simonetti: La crisi ariana nel IV secolo, 50.

Athanasiana_59.indb   75Athanasiana_59.indb   75 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Puskás Attila

76

állapota, létezéséhez hasonlóan, Isten akaratától függ.54 Az anglikán kutató 
hangsúlyozza, hogy Arius azért foglalkozik a bibliai szóhasználat, a metafora 
és műfaj kérdéseivel, mert biblikusan megalapozott és koherens, valamint 
racionális és konzisztens katekézist akar kidolgozni. Ennek során a sokféle és 
egymással látszólag aligha összeegyeztethető szentírási szövegek értelmezésé-
ben három alapelv vezeti. Egyfelől az Isten tisztán szellemi, változhatatlan, 
arkhé mivoltáról és oszthatatlan természetéről vallott filozófiai-teológiai té-
tel, amelynek következtében azon bibliai kijelentéseket, amelyek a Közvetítő 
vagy a Bölcsesség nemzettségéről szólnak (Zsolt 110,3; Péld 8,22–25) vagy 
fiúságáról beszélnek, csak metaforikus értelemben szabad felfogni, minden 
testi-fizikai-biológiai és természeti kapcsolat vagy eredet nélkül. Másfelől, 
számára a Péld 8,22-nek az Isten bölcsességének teremtettségéről szóló ki-
jelentése lesz az a kitüntetett hermeneutikai mérce, amelynek fényében kell 
értelmezni minden más szöveget. Harmadszor, a Közvetítő Logosz-Fiú „fiú-
ságáról” és „nemzettségéről” szóló szentírási szakaszokat annak analógiájára 
és abban a metaforikus értelemben kell olvasni, ahogy a Biblia más kijelen-
tései a népre vagy az emberekre vonatkozóan képletesen alkalmazzák ezeket 
a kifejezéseket (vö. Iz 1,2).55 Williams hosszú fejezetet szán Arius lehetséges 
filozófiai forrásainak és saját filozófiai nézeteinek a rekonstruálására. Laodí-
ceai Anatolius filozófiájában véli megtalálni az Arius és a középplatonikus fi-
lozófia közötti hiányzó láncszemet, amely érthetővé tudja tenni a transzcen-
dens Isten mint monasz és a teremtésközvetítő Logosz mint düasz közötti 
kapcsolat ariusi felfogását.56 Kannengiesserrel egyetérve úgy gondolja, hogy 
Ariusnak a Fiú önmagáról és az Atyáról való tökéletlen tudásáról kialakí-
tott nézete plótinoszi hatást (V. Enneászok) mutat, amelyet a Jn 14,28-ban 
szereplő jézusi kijelentéssel összhangban állónak láthatott.57 Ugyanakkor 
számol egy poszt-plotiniánus filozófiai hatással is.58 Williams ez utóbbival 
és a Teremtő Isten abszolút szabad akaratból történő teremtői és kinyilat-
koztató cselekvéséről szóló bibliai hittel tartja értelmezhetőnek a plótinoszi 
ontológiától való különbségeket. Filozófiának és teológiának Arius gondol-
kodásában körvonalazódó kapcsolatát illetően megjegyzi, hogy Arius „nem 

54	 Rowan Williams: Arius. Heresy and Tradition, 109.
55	 Uo. 111–112.
56	 Uo. 196., 230.
57	 Uo. 209–213.
58	 Uo. 224.

Athanasiana_59.indb   76Athanasiana_59.indb   76 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában

77

filozófus, és hiba lenne őt azzal vádolni, hogy eltorzítja a teológiát a filozófiai 
egzaktság céljainak szolgálatában. Ellenkezőleg: a szigorúan filozófiai érte-
lemben vett témák kevésbé érdeklik Ariust és Istennek teljességgel meghatá-
rozatlan karakterű akaratáról alkotott felfogása lehetővé teszi számára, hogy 
kikerülje azt kérdést, hogy miként gondolható el az, hogy a sokaság az egység-
ből ered”.59 Egyetértve az anglikán kutatónak azzal az általános megállapítá-
sával, hogy Arius céljai kifejezetten teológiai jellegűek, és a filozófiai hagyo-
mányokból alapvetően teológiai szempontok mentén használ fel bizonyos 
elemeket, csupán a következőt szeretnénk ehhez hozzátenni: jó okkal való-
színűsíthető, hogy előzetes filozófiai sémák eleve vezethették az alexandriai 
presbiter bibliai szövegértelmezését. Ahogy fentebb láttuk, Williams elisme-
ri, hogy Arius exegetikai munkájának voltak az isteni természet mibenlétére 
vonatkozó általános filozófiai premisszái. Ugyanakkor az anglikán kutató 
kifejezetten nem reflektál arra, hogy ezen általános filozófiai előfeltevések 
mellett Ariusnak lehettek-e, s ha igen, milyen speciális filozófiai premisszái, 
amelyeket a platonikus hagyományokból kölcsönözve a bibliaértelmezésben 
érvényesíthetett.

Thomas Böhm Arius krisztológiájáról írt dogmatörténeti munkájában 
arra mutat rá,60 hogy amikor az alexandriai presbiter a Péld 8,22–25 fényé-
ben értelmezi a János-evangélium prológusának első mondatait, akkor ez a 
hermeneutikai perspektívája nem teszi lehetővé számára, hogy érzékelje a 
Logosz-himnuszban ábrázolt Logosz létmódjának sajátos határozmányait, 
amelyek megkülönböztetik az ószövetségi szakaszban szereplő Bölcsesség 
léthelyzetének tulajdonságaitól. Míg a Példabeszédek könyvének bölcses-
ségét Isten teremti, tehát keletkezett valóság, addig a János-prológusban 
megénekelt Logosz esetében hiányzik mindenféle utalás a keletkezésre és 
a teremtett mivoltra, sőt ellenkezőleg, a „lenni” ige folyamatos múlt idejű 
alakjának következetes használata állandó, időfeletti létre utal. A névelő nél-
küli „Isten” predikátumnak a Logoszra való alkalmazása azt fejezi ki, hogy 
ez a Logosz mindenestől Isten lényegével eltöltött. A  Logosznak az Isten-
nel való időfeletti és személyes relációját állító – „és a Logosz Istennél volt” 
(Istennel való kapcsolatban volt) – kijelentés egészen Isten oldalára állítja a 

59	 Uo. 230.
60	 Thomas Böhm: Die Christologie des Arius. Dogmengeschichtliche Überlegungen un-

ter besonderer Berücksichtigung der Hellenisierungsfrage. (Studien zur Theologie und 
Geschichte, Bd.7., Hg. Georg Schwaiger), EOS Verlag, St. Ottilien 1991.

Athanasiana_59.indb   77Athanasiana_59.indb   77 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Puskás Attila

78

Logoszt: „Csak azért van a Logosz Isten lényegéből, mert az egyetlen Isten 
lényege az, ami benne jelen van, benne kifejeződik.”61 Böhm nyomán meg-
állapíthatjuk, hogy mindezek az exegetikai szempontok vélhetően részben 
azért hiányoznak Ariusnál, mert a „kevesebből értelmezni a többet” herme-
neutikai elvet követi. A  másik ok filozófiai természetű lehet. Simonetti és 
Williams megközelítésétől eltérően Böhm az ariánus exegézisről készített 
egyik tanulmányában kifejezetten reflektál a filozófia és az exegézis kapcso-
latára Arius gondolkodásában.62 Jóllehet Williams álláspontjával egyetértve 
kijelenti, hogy Arius tanítása nem tekinthető tisztán filozófiailag meghatáro-
zottnak,63 Ariustól fennmaradt két forrás – Nikomédiai Euszebioszhoz írott 
levele és Hitvallása – elemzése alapján megállapítja, hogy noha az alexandriai 
presbiter legtöbb állítását bibliai terminológiával fogalmazta meg,

„ugyanakkor exegézisének legalább két előfeltevése van: (1) A  Bibliára 
vonatkozó hivatkozásokat a szentírási szövegekre való elszigetelt utalások-
ként kell érteni, amelyeket Arius az őt megelőző tradíció hátterével számot 
vetve értelmezett (pl. a Jn 1,1 értelmezése Órigenésznél). Ám csak külön-
böző szentírási szakaszok kombinációja segítségével tudta Arius kidolgozni 
néhány központi témáját (pl. a Fiú teremtményiségét). (2) A második elő-
feltevés a filozófiai és teológiai kategóriákhoz tartozik, amelyek az ariánus 
exegézist uralják. Például: a nemzett Fiú és az Atya mint mindenféle eredet 
nélküli eredet közötti különbség. Mindkét szempont meghatározza a Biblia 
ariánus olvasatát, s ezért a bibliai hivatkozásokat ezekből a nézőpontokból 
kell tekinteni”.64

A filozófiai terminológiát és gondolatiságot illetően Böhm többek között 
arra utal, hogy Arius az Atya és a Fiú viszonyára alkalmazza az okság kategóri-
áját, valamint az egység (monasz) és a kettősség (düasz) fogalmakat, amelyek 
Platón Timaioszának az értelmezői hagyományaiban szerepelnek (Attikosz, 
Alkinoosz). A szerző megállapítja, hogy „az ariánus exegézist (a bibliai anyag 
kiválogatásában és a bibliai hivatkozások kölcsönös egymást értelmező mód-
szerében) bizonyos előfeltevések lényegesen befolyásolták, mint pl. az okság 

61	 Uo. 224.
62	 Thomas Böhm: The Exegesis of Arius: Biblical Attitude and Systematic Formation., 

in: Charles Kannengiesser (ed.), Handbook of Patrictic Exegesis. The Bibel in Ancient 
Christianity, Brill, Leiden/Boston 2006, 687–705.

63	 Uo. 694.
64	 Uo. 702.

Athanasiana_59.indb   78Athanasiana_59.indb   78 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában

79

kategóriájának a bevezetése vagy az Atyának mint monásznak a különösnek 
ható meghatározása, akinek a tulajdonságait az okozatából vezetik le.”65

Összefoglalva a fentebb mondottakat megállapíthatjuk, hogy Simonetti, 
Williams és Böhm hasonló véleményen vannak, amikor hangsúlyozzák a Péld 
8,22–25 primátus-szerepét és az ószövetségi szakaszok általános és metafori-
kus értelmű szóhasználatának (vö. fiúság, nemzettség) kulcsfontosságú je-
lentőségét Arius és követői exegetikai eljárásában, amely a Fiú-Jézusra vonat-
kozó újszövetségi szövegek reduktív olvasatához vezet. Véleményünk szerint 
ez valódi érintkezést mutat számos kortárs ariánus tendenciájú krisztológi-
ával, ahol az ószövetségi szövegek döntő hermeneutikai mérceként jelennek 
meg, és ez az egyik oka annak, hogy Jézus fiúságának, istenségének, préeg-
zisztenciájának pusztán metaforikus, poétikus, mitológiai értelmet tulajdo-
nítanak. A „kevesebből értelmezni a többet” hermeneutikai elv alkalmazása 
tehát összeköti az egykori ariánus és a kortárs ariánus irányultságú exegetikai 
eljárásmódot. Ugyanakkor az ariánus tendenciájú kortárs krisztológiák ezt 
az elvet az ó- és az újszövetségi könyvek viszonylatán túl bizonyos értelemben 
kiterjesztik magára az újszövetségi szövegek egymással való kapcsolatára is, és 
ezt összekötik az „archeológiai” hermeneutikai elvvel, miszerint az időben 
korábban keletkezett a hitelesebb és igazabb. Ennek eredménye kettős re-
dukció lesz. Ahogy az Újszövetség korai szövegeiben található krisztológiai 
kijelentések és fogalmiság normatív értelmező mércéje az Ószövetség, úgy az 
Újszövetség későbbi krisztológiai szövegei helyes értelmezésének a norma-
tív mércéjét a korábban keletkezett újszövetségi szövegek adják. Ez a fajta 
hermeneutika nem tud számot vetni sem azzal az eredeti újdonsággal, ame-
lyet a Fiú-Jézus alakja és küldetése jelent az Ószövetséghez képest, sem azzal 
a „teljesebb értelemmel” (sensus plenior), amit az Igazság Lelke feltár Jézus 
személyének és küldetésének kimeríthetetlen Igazságából az Újszövetség ké-
sőbb keletkezett könyveinek tanúsága szerint. A  három Arius-kutató fen-
tebb bemutatott megfontolásai alapján levont másik következtetésünk az az 
állítás, hogy az ariusi/ariánus és az ariánus irányultságú kortárs krisztológiák 
abból a szempontból is érintkeznek egymással, hogy bibliai hermeneutikáju-
kat erőteljesen befolyásolják előzetes filozófiai/világnézeti eszmék. Bizonyos 
esetekben ezek a filozófiai előfeltevések tartalmukban is mutatnak részleges 
hasonlóságot. Az Arius által követett középplatonikus filozófia abszolút 

65	 Uo. 701.

Athanasiana_59.indb   79Athanasiana_59.indb   79 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19



Puskás Attila

80

transzcendens és a világgal nem érintkező, a sokaságtól és a sokaság princí-
piumának (düasz) tekintett Logosztól is radikálisan különböző abszolút egy 
Istene (monasz) nem is áll olyan távol attól a néhány kortárs, a természet-
tudományos világképre hivatkozó krisztológia (vö. Bultmann) hátterében 
jelen lévő deista isteneszmétől, amely szerint Isten a világot megalkotta, de 
nem tud és nem is akar benne cselekvően jelen lenni. A hasonló exegetikai 
elfogultságok hasonló eredményhez vezetnek mindkét esetben, egy radikális 
ontológiai szubordinációt állító krisztológiához, az Atyával egylényegű Fiú 
tagadásához. Végkövetkeztetésünk szerint a Kurt Koch bíboros által em-
legetett kortárs ariánus törekvések nemcsak a kritikai diagnózisok szintjén 
megállapítható „tünetek” tartalmi hasonlóságait mutatják az ókori ariánus 
felfogással, de exegetikai szemléletmódjukat és előfeltevéseiket tekintve is 
számos ponton érintkeznek vele.

	

Athanasiana_59.indb   80Athanasiana_59.indb   80 2026. 02. 03.   19:57:192026. 02. 03.   19:57:19




