
szent atanáz gör. kat. hittudományi főiskola

institutum sancto athanasio nominatum

athanasiana

59

Nyíregyháza
2025

Tematikus szám a Nikaiai Zsinat 1700. évfordulóján

Athanasiana_59.indb   3Athanasiana_59.indb   3 2026. 02. 03.   19:57:162026. 02. 03.   19:57:16



athanasiana
a Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola folyóirata

Főszerkesztő:
Véghseő Tamás 

A szerkesztőbizottság tagjai:
Dobos András, Görföl Tibor, Garai Péter, Odrobina László,  

Szilágyi Barnabás, Németh István, Földvári Katalin

A folyóirat Tudományos Tanácsadó Testületének tagjai:
S.E.R. Dr. Orosz Atanáz, megyéspüspök, Miskolci Egyházmegye 

S.E.R. Dr. Martos Balázs Levente, segédpüspök, rektor, Központi Papnevelő Intézet
Prof. Baán István, professor emeritus, Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola

Prof. Dolhai Lajos, rektor, Egri Hittudományi Főiskola
Prof. Kustár Zoltán, tanszékvezető egyetemi tanár,  

Debreceni Református Hittudományi Egyetem, Ószövetségi Tanszék
Prof. Thomas Mark Németh, tanszékvezető egyetemi tanár,  

Bécsi Egyetem, Teológiai Kar, Történeti Teológiai Intézet
Prof. Puskás Attila, tanszékvezető egyetemi tanár,  

Pázmány Péter Katolikus Egyetem, Hittudományi Kar
Prof. Em. Szentmártoni Mihály SJ, professor emeritus, Pontificia Università Gregoriana
Prof. Várnai Jakab, tudományos munkatárs, Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola

A szerkesztőség címe:
Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola

H 4400 Nyíregyháza
Bethlen G. u. 13–19.

Tel./Fax: +36/42/597-600 
www.szentatanaz.hu//athanasiana

kiadvanyok@szentatanaz.hu

Postacím:
H-4401 Nyíregyháza, Pf. 303.

Felelős kiadó:
Galambvári Péter mb. rektor

© Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, 2025

ISSN 1219-9915

Megrendelhető a fenti címek bármelyikén
Az egyes számok ára: 1.000 Ft

Athanasiana_59.indb   4Athanasiana_59.indb   4 2026. 02. 03.   19:57:162026. 02. 03.   19:57:16



Tartalom

Előszó. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            7

Görföl Tibor: Beszélgetés John Behrrel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             11

Johannes Oeldemann: Nikaia az ökumenikus párbeszédben . . . . . . . . . . .           23

Baán István: ww.nikaia325. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        43

Puskás Attila: Arius redivivus? A Nikaiai Zsinat krisztológiájával 
kapcsolatos kételyek a kortárs teológiában . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        55

Gyurkovics Miklós: Monarchiánus és ariánus krisztológiai értelmezések 
Alexandriában a 4. század elején. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 81

András Szabolcs: A nikaiai konszenzus a mai ortodoxiában. . . . . . . . . . . .            99

Puskás Bernadett: Az Apostolos Deészisz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          119

KÖNYVISMERTETÉS

Pauwlik Zsuzsa Orsika: Soltész János: A mértékletesség erényének 
lényege és távlatai az erények teológiatörténetének tükrében . . . . . . .       133

Soltész János: Renzo Gerardi: A szeretet öröme. A keresztény élet 
teológiája az Ordo Amoris fényében . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            136

Athanasiana_59.indb   5Athanasiana_59.indb   5 2026. 02. 03.   19:57:162026. 02. 03.   19:57:16



Athanasiana 59 (2025) 23–42.

23

JOHANNES OELDEMANN

Nikaia az ökumenikus párbeszédben.
A zsinatok és a hitvallások jelentősége a közös keresztény 

tanúságtétel szempontjából

1. Újabb patrisztikus kutatások a zsinattal kapcsolatban; 2. Hermeneutikai 
reflexiók; 3. A Nikaiai Hitvallás jelentősége az egyházak életében; 4. A zsinat 
egyházjogi öröksége; 5. A szinodális megkülönböztetés karizmája és kihívásai; 
6. Következtetések 

Rezümé
A tanulmány a Nikaiai Zsinat 1700. évfordulóján áttekinti az ökumenikus párbeszé-
dekben felmerült kérdéseket a zsinatról és örökségéről. Öt csoportba rendezi a témákat: 
újabb patrisztikus kutatások (pl. az ariánus vita kontextusa), hermeneutikai reflexiók 
(zsinati döntések értelmezése), a Nikaiai Hitvallás jelentősége az egyházak életében (nor-
matív szerep), a zsinat egyházjogi öröksége (kánonok, húsvét dátuma) és a szinodális 
megkülönböztetés kihívásai (recepció, egyetemesség). A következtetés hangsúlyozza a 
hermeneutika, recepció és aggiornamento fontosságát a mai ökumenikus kontextus-
ban, hogy a zsinat tanítását korunk kihívásaihoz igazítsuk.

Kulcsszavak: Nikaiai Zsinat, ökumenikus párbeszéd, hitvallás, szinodalitás, recepció

Abstract
On the occasion of the 1700th anniversary of the Council of Nicaea, the study offers 
a systematic overview of the themes and insights that have emerged regarding this 
council and its legacy across various ecumenical dialogues. It organizes the material 
into five main areas: (1) recent patristic research (e.g., the historical context of the Arian 
controversy); (2) hermeneutical reflections (interpretation of conciliar decisions); (3) 
the significance of the Nicene Creed in the life of the churches today (its normative 
role); (4) the council’s canonical legacy (canons and the question of the date of 
Easter); and (5) the challenges of synodal discernment (reception and the criteria of 
ecumenicity). In its conclusion, the study emphasizes the continuing importance of 
hermeneutics, reception, and aggiornamento in contemporary ecumenical contexts, so 
that the teaching of Nicaea can be fruitfully related to the challenges of our time.

Athanasiana_59.indb   23Athanasiana_59.indb   23 2026. 02. 03.   19:57:162026. 02. 03.   19:57:16



Johannes Oeldemann

24

Keywords: Council of Nicaea, ecumenical dialogue, Nicene Creed, synodality, recep-
tion

2025-ben a keresztény egyházak megemlékeznek a 325-ben Nikaiában össze-
gyűlt első egyetemes zsinat 1700. évfordulójáról. Szerencsés módon már ko-
rán kiderült, hogy az évforduló ünneplése ökumenikus távlatban fog zajlani. 
Számos konferenciára kerül majd sor, amelyek krisztológiai kérdésekkel, a 
hitvallások jelentőségével, a szinodalitás értelmezésével és Nikaia öröksé-
gével foglalkoznak. Ez a konferencia az egyik első, amely tágabb ökumeni-
kus kontextusban veszi terítékre az idevágó kéréseket. Az egymást követő 
konferenciák sorozata a Faith and Order hatodik világtanácskozásával fog 
lezárulni, amelyet a tervek szerint 2025 októberében rendeznek majd meg 
Egyiptomban. Örömömre szolgál, hogy a Societes Oececumenica elnöke-
ként nemcsak ezt a konferenciát nyithatom meg, de, mivel nemrég a Faith 
and Order tagjává is kineveztek, a zárórendezvényen is módom lesz részt 
venni. Előadásomban arról kívánok áttekintést nyújtani, hogy a különbö-
ző ökumenikus párbeszédek keretei között mi mindent mondtak el, írtak le 
és rögzítettek közösen az I. Nikaiai Zsinattal kapcsolatban. Azért szeretném 
felidézni a korábbi párbeszédek eredményeit, mert nem kell feltalálnunk a 
spanyolviaszt, hanem nyugodtan támaszkodhatunk azok tevékenységére, 
akik már átgondolták – ha nem is végérvényes következtetésekre jutva – a 
zsinat ökumenikus jelentőségét. Mivel igen terjedelmes anyag áll rendelkezé-
sünkre, az áttekinthetőség kedvéért öt csoportba rendezem az ökumenikus 
párbeszédek során felmerülő kérdéseket.

1. Újabb patrisztikus kutatások a zsinattal kapcsolatban

Első lépésben térjünk vissza az ókeresztény egyház korába, és vegyük szem-
ügyre a zsinattal foglalkozó újabb patrisztikus kutatásokat. Milyen kontex-
tusban került sor a zsinatra? Legyen szabad először egy olyan szerzőt idéz-
nem, aki javarészt ismeretlen ökumenikus körökben: „325-ben járunk, és 
ekkor már nem is olyan rossz dolog kereszténynek lenni. Elmúltak azok az 
évek, amikor a keresztényeket fővesztés terhe mellett a hitük megtagadására 
próbálták kényszeríteni, és Konstantin császár maga is rokonszenvezni kez-
dett a kereszténységgel, abban a reményben, hogy egyesíteni tudja a széttö-

Athanasiana_59.indb   24Athanasiana_59.indb   24 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Nikaia az ökumenikus párbeszédben.

25

redezett Római Birodalmat. A nagy embernek ezért nem igazán volt ínyére, 
amikor a püspökök egyszer csak szőrszálhasogató, alig érthető vitákba bo-
nyolódtak. A viták, különösen az Ariusszal kapcsolatosak, azzal fenyegettek, 
hogy szétforgácsolják az új hitet, és aláássák azt a törékeny békét, amelyet 
Konstantinnak huszonöt évnyi háborúskodás után sikerült megvalósítania. 
Meghagyta tehát, hogy a püspökök gyűljenek össze Nikaia városában, és 
jussanak egyetértésre. Nem különösebben érdekli, hogy mire jutnak ezek a 
botcsinálta filozófusok, csak legyen végre egyetértés.”1 Nem nehéz kitalálni, 
hogy ezt a szöveget nem tudós ember írta; valójában a Nicaea nevű játék 
alkotóitól származik. Igen, tényleg létezik olyan játék, amelyben átélhetők 
a korabeli viták, és pontot lehet szerezni, ha valakinek sikerül megoldania 
valamilyen vitás kérdést. 

De fordítsuk inkább komolyra a szót. A Nikaiai Zsinatot a 318 atya zsi-
nataként tartja számon az ortodox hagyomány, jóllehet a Sources chrétiennes 
kritikai szövege Szókratész egyháztörténetében csupán 220 nevet sorol fel.2 
Ez pedig annak a jele, hogy szükség van a források kritikai felülvizsgálatá-
ra, vagyis a zsinattal foglalkozó patrisztikus kutatásra. Ha jól látom, jelenleg 
kétféle megközelítés létezik a patrisztikus tudományosságban: egyesek Atha-
nasziosz értékelését követik, s úgy vélik, hogy a zsinaton mindenekelőtt az 
ortodoxia aratott győzelmet az arianizmus felett; a másik megközelítésmód 
inkább Caesareai Euszebiosz nyomdokain jár, aki szerint az volt Nikaia leg-
főbb eredménye, hogy a császár biztosítani tudta az Egyház egységét.

Ha áttekintjük a nemrégiben görögül és angolul kritikai kiadásban meg-
jelentetett forrásokat,3 fel kell hívnunk a figyelmet arra, hogy Euszebiosz be-
számolója közvetlenül a zsinat után született, az Athanasziosztól származó 
források ellenben jóval nagyobb időbeli távolságból tekintenek vissza az ese-
ményekre. Lewis Ayres, a durhami egyetem egyháztörténésze azt állítja, hogy 
a 340-es években „az arianizmus megalkotásának” lehetünk tanúi.4 Ezért 
néhányan, például Khaled Anatolios, a Notre Dame-en oktató patrisztikus 

1	 A Nicaea nevű játék bevezetése (© Amable Holland, Hollandspiele, 2021).
2	 Socrate de Constantinople: Histoire ecclésiastique, Livre I, trad. par Pierre Périchon et 

Pierre Maraval. Paris 2004 (Sources Chrétiennes No. 477), 153–165.
3	 Samuel Fernández (szerk.): Fontes Nicaenae Synodi. The Contemporary Sources for the 

Study of the Council of Nicaea (304–337), Paderborn 2024.
4	 Lewis Ayres: Nicaea and its Legacy. An Approach to Fourth-Century Trinitarian Theo-

logy, Oxford 2004, 105–130. (Chapter 5: The Creation of „Arianism”).

Athanasiana_59.indb   25Athanasiana_59.indb   25 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Johannes Oeldemann

26

tudós kétségbe vonják, hogy joggal beszélhetünk arról, a Nikaiai Zsinaton az 
Athanasziosz-féle ortodoxia győzelmet aratott az ariánus eretnekség fölött.5 
Ahhoz, hogy véleményt tudjunk formálni a kérdésben, mindenképpen fi-
gyelembe kellene vennünk Wolfram Kinzig protestáns egyháztörténész6 és 
John Behr ortodox teológus7 kiemelkedő műveit. Szintén értékes forrást je-
lent az egyházatyáknak és ókori keresztény szerzőknek a Nikaia-Konstanti-
nápolyi Hitvallás legfontosabb megállapításaihoz fűzött kommentárjaiból 
összeállított ötkötetes gyűjtemény.8 Henryk Pietras lengyel jezsuita, a római 
Gergely Egyetem patrológiaprofesszora szerint Konstantin császár nem 
azért hívta össze a püspököket a Nikaiai Zsinatra, hogy vitát folytassanak az 
arianizmusról vagy a húsvét időpontjáról, hanem azért, hogy megünnepelje 
uralkodásának 20. évfordulóját, egyúttal pedig a vitázó csoportokat is meg-
békítse egymással.9 

Különös jelenség, hogy az ökumenikus párbeszédek nyomán megszüle-
tett dokumentumok szinte semmit nem mondanak a Nikaiával kapcsolatos 
patrisztikus kutatás eredményeiről. Általános meggyőződés szerint az I. Ni-
kaiai Zsinattól töretlen folytonosságú hagyomány húzódik az I. Konstanti-
nápolyi Zsinatig, s ennek során kialakult az ókeresztény egyház krisztológiai 
és szentháromsági hite. Legyen szabad röviden idéznem a katolikus egyház 
és az ókeleti ortodox egyházak között folyó teológiai párbeszédért felelős 
nemzetközi bizottság 2009. évi dokumentumát: „Az ókeleti ortodox egy-
házakban és a katolikus egyházban egyaránt megvannak az egyházi közösség 
következő lényegi összetevői: megvallják a hagyományban testet öltő és a 
Szentírásban, az első három egyetemes zsinaton (325-ben Nikaiában, 381-

5	 Khaled Anatolios: Retrieving Nicaea. The Development and Meaning of Trinitarian 
Doctrine, Grand Rapids/MI 2011, 18.

6	 Wolfram Kinzig: Faith in Formulae. A Collection of Early Christian Creeds and Cre-
ed-related Texts, Vol. 1, Oxford 2017, 269–335.

7	 Vö. John Behr: The Formation of Christian Faith, Vol. 1: The Way to Nicaea, Vol. 2/1 
and 2/2: The Nicene Faith, Crestwood/NY 2001–2004.

8	 Ancient Christian Doctrine, Vol. 1: We Believe in One God, ed. by Gerald L. Bray; Vol. 
2: We Believe in One Lord Jesus Christ, ed. by John Anthony McGuckin; Vol. 3: We 
Believe in the Crucified and Risen Lord, ed. by Mark J. Edwards; Vol. 4: We Believe in 
the Holy Spirit, ed. by Joel C. Elowsky; Vol. 5: We Believe in One Holy Catholic and 
Apostolic Church, ed. by Angelo Di Berardino, Downers Grove/IL 2009–2010.

9	 Vö. Henryk Pietras: Council of Nicaea (325). Religious and Political Context, Docu-
ments, Commentaries, Rome 2016, 147.

Athanasiana_59.indb   26Athanasiana_59.indb   26 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Nikaia az ökumenikus párbeszédben.

27

ben Konstantinápolyban, 431-ben Efezusban) és a Nikaia-Konstantinápo-
lyi Hitvallásban kifejeződő apostoli hitet.”10

Az anglikán–ortodox párbeszédért felelős nemzetközi bizottság 2006. évi 
ciprusi nyilatkozata „az apostoli tanítás letéteményének” nevezi az egyete-
mes zsinatok határozatait, és kiemeli: „Az anglikánok és az ortodoxok egy-
aránt elismerik, hogy az egyetemes zsinatok határozatai normatív szerepre 
tettek szert, különösen a szentháromságtan és a krisztológia területén, mivel 
helyesen értelmezik a Szentírás tanúságát.”11 Ha viszont valóban normatív 
jelentőségük van a Nikaiai Zsinat döntéseinek, akkor sürgető erővel vetődik 
fel a zsinati állítások hermeneutikájának kérdése.

2. Hermeneutikai reflexiók

Az ökumenikus párbeszédek során tett megállapítások fényében mindenek
előtt két kérdést szeretnék megvizsgálni: mi a jelentősége annak, hogy a 
Konstantin császár által 325-ben egybehívott Nikaiai Zsinatot az első egye-
temes zsinatnak nevezzük, és milyen következménye van ennek a megneve-
zésnek a zsinati határozatok értelmezésére nézve?

Az ökumenikus mozgalom keretei között gyakran terítékre került a zsi-
natok jelentősége, különösen az 1960-as és az 1970-es években, a II. Vatikáni 
Zsinat kapcsán és a pánortodox zsinatot érintő tervek összefüggésében. Az 
Egyházak Világtanácsának 1968-ban A zsinatok és az ökumenikus mozgalom 
címmel kiadott dokumentuma kiváló áttekintést nyújt a korabeli viták-
ról.12 Számos kétoldalú ökumenikus párbeszéd is kitért arra, hogy milyen 
jelentőségük van az egyetemes zsinatoknak a keresztény hit fejlődésében. Az 
anglikán–ortodox teológiai vegyesbizottság 1976-ban elfogadott Moszkvai 
nyilatkozata a következőképpen fogalmaz: „A zsinat egyetemessége abban 
mutatkozik meg, hogy az Egyház elfogadja őket. Az ortodoxok szemében az 

10	 Roman Catholic-Oriental Orthodox Dialogue: Nature, Constitution, and Mission of 
the Church (2009), No. 5, in: Growth in Agreement [a következőkben: GiA], Vol. IV, 
13–14.

11	 The Church of the Triune God. Cyprus Agreed Statement of the International Com-
mission for Anglican-Orthodox Theological Dialogue (2006), Chapter VIII, No. 3, in: 
GiA IV, 68.

12	 Faith and Order Commission (szerk.): Councils and the Ecumenical Movement, Geneva 
1968 (World Council of Churches Studies No. 5).

Athanasiana_59.indb   27Athanasiana_59.indb   27 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Johannes Oeldemann

28

egyeteme zsinatok nem intézmények, hanem az Egyház életében bekövetke-
ző karizmatikus események és az Egyház tévedhetetlenségének legmagasabb 
rendű megnyilvánulásai.”13 A zsinatok tekintélyével kapcsolatban a bizott-
ság megjegyzi: „Elismerjük, hogy a Szentlélek cselekvést fejt ki az Egyházban, 
nem csupán a Szentírásban, de a zsinatokon is, akárcsak abban az egész folya-
matban, amelynek során tekintélyi erejűnek ismerték el a Szentírást és a zsi-
natokat.”14 Az 1984-ben elfogadott Dublini nyilatkozatban az anglikánok és 
az ortodoxok kijelentették: „Egyetértünk abban, hogy az egyetemes zsinatok 
tekintélyi erővel magyarázzák a Szentírást.”15 E megállapítások egyértelműen 
rávilágítanak, hogy milyen kapcsolat van a Szentírás és a zsinati döntések 
között.

Az egyetemes zsinatok jelentőségével kapcsolatban 1988-ban a nemzet-
közi ortodox–római katolikus bizottság a következőket jelentette ki: „A 
válságok idején a Szentlélekben egybegyűlő egyetemes zsinatokon az Egyház 
püspökei teljes tekintéllyel közösen hoztak hitbeli döntéseket, s kánonok-
ban kifejezésre juttatták az apostolok hagyományát olyan történelmi körül-
mények között, amelyek közvetlen veszélyt jelentettek Isten népének hitére, 
egységére és megszentelő tevékenységére.”16 Ez a kijelentés egyfelől rámutat, 
hogy az egyetemes zsinatok határozatait történelmi kontextusok figyelem-
bevételével kell értelmeznünk, másfelől felhívja a figyelmet arra, hogy az 
Egyház hitét és egységét érintő kérdéseket meg kell különböztetnünk egyéb, 
másodrendű problémáktól.

A nemzetközi lutheránus–ortodox párbeszéd keretében 1993-ban önálló 
dokumentum jelent meg Az egyetemes zsinatok, az Egyház tekintélye és az 
egyházban létező tekintély címmel. A szövegben az ortodoxok és a lutherá
nusok „apostoli tekintélyt” tulajdonítanak az egyetemes zsinatoknak, mi-
vel „Isten különleges ajándékai az Egyháznak, és tekintélyi erejű örökséget 
adnak tovább a századok folyamán”.17 A nyilatkozat továbbá leszögezi: „Az 

13	 Anglican-Orthodox Dialogue: Moscow Statement (1976), No. 17, in: GiA I, 43–44.
14	 Uo. No. 13, in: GiA I, 43.
15	 Anglican-Orthodox Dialogue: Agreed Statement (Dublin, 1984), No. 104, in: GiA II, 

101.
16	 Eastern Orthodox-Roman Catholic Dialogue: The Sacrament of Order in the Sacra-

mental Structure of the Church (New Valamo, 1988), No. 54, in: GiA II, 679.
17	 Lutheran-Orthodox Joint Commission: Authority in and of the Church: A. The ecume-

nical councils (Sandbjerg, 1993), No. 2, in: GiA III, 12.

Athanasiana_59.indb   28Athanasiana_59.indb   28 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Nikaia az ökumenikus párbeszédben.

29

egyetemes zsinatok összefoglalják a Biblia teológiáját és a szent hagyomány 
legfontosabb témaköreit. Nem pusztán történeti jelentőségük van, hanem 
semmivel sem helyettesíthető eseményei az Egyház életének.”18 Ennélfogva 
az egyetemes zsinatok tanításainak „normatív súlyuk van egyházaink mai hi-
tének és életének szempontjából”.19 A lutheránusok és az ortodoxok megerő-
sítik, hogy „az egyetemes zsinatok az egyházakban felbukkanó sajátos prob-
lémák kezelésének céljából gyűltek össze. Nem rendszeresen egybehívott, 
folyamatosan elérhető intézményt jelentettek, hanem ad hoc tanácskozások 
voltak, amelyek csak akkor ültek össze, amikor a körülmények megkívánták. 
Az egyetemes zsinatok karizmatikus események voltak.”20

Az a zsinatokat igen nagyra értékelő felfogás azonban, amelyet az idézett 
szakaszok tükröznek, csak még sürgetőbb erővel veti fel azt a kérdést, hogy 
miként lehet helyesen értelmezni a zsinati döntéseket. Ezzel pedig el is ér-
keztünk a szűkebb értelemben vett zsinati hermeneutika problémájához. 
E szempontból különösen hasznos és tanulságos lehet, hogy megvizsgáljuk 
a római katolikus egyház és a Keresztény Egyház (Krisztus tanítványai) kö-
zött folyó párbeszéd egyes megállapításait. A 19. századi megújulási mozga-
lomból kialakuló Keresztény Egyház olyan meghatározó amerikai közösség, 
amellyel a Vatikán 1977 óta rendszeresen teológiai párbeszédet folytat. Az 
idevágó tanácskozással megbízott bizottság kiemeli, hogy a Szentírásnak 
alapvető jelentősége van a zsinati döntések értelmezésének szempontjából, 
de a Bibliára utalva az egyházak nem feledkezhetnek meg a bibliai tanúság 
sokrétűségéről: „A zsinati határozatok tiszteletben tartották és megőrizték a 
Szentírásban kifejeződő hagyományok sokféleségét. Ahogyan a Nikaiai és a 
Khalkédóni Zsinat mutatja, a zsinatok kizárólag a Szentírást kívánták szol-
gálni. A zsinati határozatok nem kívántak az újszövetségi szerzők szavainak 
helyére lépni, hanem a Szentírás legfontosabb meggyőződéseit akarták meg-
világítani és kifejezésre juttatni.”21 A Szentírás és a hagyomány kapcsolatát 
illetően a bizottság kiemeli az egyetemes zsinatok határozatainak kriterioló-
giai funkcióját: „Ma a Tanítványok és a római katolikusok egyaránt az első 

18	 Uo. No. 3, in: GiA III, 13.
19	 No. 4, in: GiA III, 13.
20	 No. 6, in: GiA III, 13.
21	 Receiving and Handing on the Faith: The Mission and Responsibility of the Church. 

Report of the Third Phase of International Dialogue Between the Christian Church 
(Disciples of Christ) and the Catholic Church (Bose, 2002), No. 3.13, in GiA III, 126.

Athanasiana_59.indb   29Athanasiana_59.indb   29 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Johannes Oeldemann

30

hét zsinat legfontosabb tanításainak alapján ítélik meg az egyházainkban 
felbukkanó új eszméket és cselekvésformákat. A zsinati tanítások kijelölik 
azokat a határokat, amelyeken belül megvalósulhatnak az evangélium hiteles 
értelmezései. Az igehirdetésben és a tanításban például a Krisztusról alkotott 
teológiai felfogás igen sokféle formáját lehet érvényesíteni, de Krisztusnak az 
az értelmezése, amely szemben áll Nikaia vagy Khalkédón tanításával, már 
nem fogadható el.”22

Ebben a nyilatkozatban az a figyelemre méltó, hogy értelmezésekről és a 
lehetséges felfogások sokféleségéről beszél. A hermeneutika szempontjából 
a bizottság dokumentuma további fontos elvet is rögzít a zsinati megnyilat-
kozások értelmezésével kapcsolatban: „Ugyanakkor e zsinatok tanításainak 
elfogadása nem egyenértékű világnézetük vagy általános fogalmiságuk elfo-
gadásával. A római katolikusok és a Tanítványok egyaránt elismerik, hogy 
egyetlen kijelentés sem tudja kimerítően kifejezni Isten misztériumát, amely-
re utal, s az emberiség javára végbevitt isteni üdvözítő cselekvés misztériumát 
emberi szavakkal megfogalmazni igyekvő kísérletek mindig újrafogalmazha-
tók. Azt a nyelvezetet, amelyen a zsinati határozatok kifejeződnek, érdemes 
megkülönböztetni attól a valóságtól, amelyről tanúságot tesznek.”23 

A tanúsított igazság és annak nyelvi kifejeződése között tett megkülön-
böztetés hermeneutikai elvét azonban nem mindenki fogadja el. Az angli-
kán–ortodox párbeszéd keretében kiadott Dublini nyilatkozat például kü-
lönböző hermeneutikai megközelítésekről beszél annak kapcsán, hogy az 
anglikánok „az igazságok »rendjének« vagy »hierarchiájának« gondolatát 
vonatkoztatják” a zsinati határozatokra, „az ortodoxok szerint viszont ez az 
elgondolás feszültségben van a hit átfogó egységével”.24 Az anglikán–római 
katolikus párbeszéd szintén megemlíti az „igazságok hierarchiájának” eszmé-
jét, amelyet a II. Vatikáni Zsinat fogalmazott meg (UR 11): „Ez a kötelező 
érvényű tekintély nem illeti meg az összes zsinati határozatot, hanem csak 
azokat, amelyek az üdvösség legfontosabb igazságait fejezik ki.”25

A zsinati döntések hermeneutikájával kapcsolatban végül már 1981-ben 
fontos megkülönböztetést tett az ortodox–ókatolikus párbeszéd, amely ki-

22	 No. 3.17, in: GiA III, 127.
23	 Uo.
24	 Anglican-Orthodox Dialogue: Dublin Statement (1984), No. 105, in: GiA II, 101.
25	 Anglican-Roman Catholic International Commission: Authority in the Church I (Ve-

nice Statement, 1976), No. 19, in: GiA I, 96.

Athanasiana_59.indb   30Athanasiana_59.indb   30 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Nikaia az ökumenikus párbeszédben.

31

emelte, hogy a hit körébe vágó meghatározások (horoi) mások, mint a jog-
szabályok (kanónesz). A hitet érinti döntéseknek „tartósan kötelező erejük 
van az egész Egyházban”, következésképpen pedig „nem változtathatók meg 
és nem törölhetők el, azaz semmilyen tekintetben nem módosítható a tar-
talmuk”, a kánonok viszont, még akkor is, ha egyetemes zsinatoktól szár-
maznak, „amennyiben nem a hit kérdéseit érintik, elvileg kiegészíthetők és 
másokkal válthatók fel, ha későbbi zsinatok új szabályokat hoznak”.26 

Az elmúlt évtizedek ökumenikus párbeszédei tehát azt a felismerést tük-
rözik, hogy rendkívül fontos hermeneutikai igénnyel közelítenünk a zsinati 
határozatokhoz. Hangsúlyozzák, hogy a zsinati döntéseket vissza kell kap-
csolnunk a Szentíráshoz, kidomborítják a kifejezett szavak (a fogalomkész-
let) és a kifejezni kívánt tartalom közötti különbséget, s rámutatnak, hogy a 
zsinati határozatok többféle jellegűek lehetnek.

3. A Nikaiai Hitvallás jelentősége az egyházak életében

Ha harmadik lépésben azt próbáljuk megvizsgálni, hogy milyen jelentősége 
van a Nikaiai Hitvallásnak az egyházak életében, mindenekelőtt azzal szem-
besülünk, hogy a Nikaiai Hitvallásra utaló ökumenikus szövegek valójában 
rendszerint a Nikaia-Konstantinápolyi Hitvallásról beszélnek. Köztudomá-
sú, hogy ez a hitvallás nem azonos az I. Nikaiai Zsinaton elfogadott szöveg-
gel, hanem annak átfogó kibővítésével szolgál.27 Nem az a szándékom azon-
ban, hogy egybevessem a hitvallás különböző szövegváltozatait, hanem azt 
veszem szemügyre, hogy milyen szerepet játszik az egyházak életében, külö-
nös tekintettel arra, hogy az ókeresztény hitvallásoknak milyen jelentőségük 
van ma az egyházi tanítás és az élő hit szempontjából.

Az anglikán–lutheránus párbeszéd keretében már mindkét fél a kezde-
tek kezdetén kiemelte az Apostoli és a Nikaiai Hitvallás jelentőségét. Első 
tanácskozásuk eredményeit az úgynevezett Pullachi jelentésben (1972) fog-
lalták össze: „Ezek a hitvallások tekintélyi erővel foglalják össze és védelme-
zik a keresztény hitet. Tekintélyüket elsődlegesen a bibliai üzenetről nyújtott 

26	 Old Catholic-Orthodox Conversations: Ecclesiology (1981), Chapter on „Church 
Councils”, in: GiA I, 417.

27	 Vö. Wolfram Kinzig: A History of Early Christian Creeds, Berlin/Boston 2024, 213–
378.

Athanasiana_59.indb   31Athanasiana_59.indb   31 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Johannes Oeldemann

32

hiteles tanúságuk és értelmezésük biztosítja, másodsorban pedig az, hogy az 
ókeresztény egyház elfogadta és használni kezdte őket. Ennélfogva egyedül-
álló helyet foglalnak el valamennyi hitvallási szöveg között.”28

Az ökumenikus párbeszédek során az anglikánok rendszeresen vissza-
utalnak az 1888. évi Chicago-Lambeth Quadrilateralra, amely szerint a Ni-
kaiai Hitvallás „elégségesen fejezi ki a keresztény hitet”.29 A Nikaiai Hitvallás 
elfogadását számos ökumenikus párbeszéd-dokumentum az egyházi közös-
ség feltételéül szabja. Az ortodox–katolikus nemzetközi párbeszédbizottság 
például a következőképpen fogalmaz: „Az egyházak közötti valós közösség 
első feltétele, hogy mindegyik egyház elfogadja a Nikaia-Konstantinápo-
lyi Hitvallást, amely az egész világon és minden korban elterjedt egyetlen 
egyház közösségének nélkülözhetetlen normája.”30 A lutheránus–katolikus 
párbeszédbizottság felidézi, hogy a későbbi egyetemes zsinatok rendszeresen 
utaltak a Nikaiai Zsinatra: „A zsinati határozatokat ismertető zsinati leve-
lekben, például a 431. évi Efezusi Zsinat után kiadottban a bibliai tanítás 
összefoglalásának tekintett »nikaiai hit« volt a mérvadó alap.”31 A bizottság 
szerint a Nikaiai Hitvallás azért tett szert különleges jelentőségre, mert nem-
csak keresztségi hitvallásként funkcionált, hanem az eucharisztia ünneplésé-
ben is helyet kapott: „Az egész Egyháznak szánt hitvallásával a 325-ben tar-
tott Nikaiai Zsinat új folyamatot indított útjára. […] Az Egyház életében a 
Nikaiai Hitvallás nem katekumenátus keretében kapott helyet, nem a hívők 
személyes hitének kifejezésére szolgált, hanem számos eucharisztikus litur-
gián az egész nép megvallotta, s a nyilvános tevékenységet végző püspökök 
és tanítók számára az egyházak közösségének kritériumául és az ortodoxia 

28	 Anglican-Lutheran Dialogue: Pullach Report (1972), No. 24, in: GiA I, 17. Hason-
ló megállapítások találhatók a következő dokumentumokban: Called Together To Be 
Peacemakers. Report of the International Dialogue between the Catholic Church and the 
Mennonite World Conference (2003), No. 94, in: GiA III, 232; Methodist-Roman Cat-
holic International Dialogue Commission: Synthesis: Together to Holiness. 40 Years of 
Methodist and Roman Catholic Dialogue, No. 7, in: GiA IV, 326.

29	 Lásd például Anglican-Methodist-Dialogue: Sharing in the Apostolic Communion 
(1996), No. 75, in: GiA II, 71.

30	 Eastern Orthodox-Roman Catholic Dialogue: Faith, Sacraments and the Unity of the 
Church (Bari 1987), No. 21, in: GiA II, 664.

31	 Lutheran-Roman Catholic Dialogue: The Apostolicity of the Church (2006) No. 240, 
in: GiA IV, 240. (Magyarul: Reuss András – Görföl Tibor [szerk.]: Úton az egység felé. 
A római katolikus – evangélikus párbeszéd dokumentumai, Luther–Vigilia 2021.)

Athanasiana_59.indb   32Athanasiana_59.indb   32 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Nikaia az ökumenikus párbeszédben.

33

normájául szolgált.”32 E szöveg szerint tehát a hitvallás két területen játszik 
alapvető szerepet az egyházak életében: „a közösség kritériuma” és „az orto-
doxia normája”.

Mivel a legtöbb keresztény egyház ezt a felfogást vallja, nem meglepő, 
hogy a Nikaiai Hitvallás a többoldalú ökumenikus párbeszédekben is ko-
moly jelentőségre tesz szert. Emlékeztetni szeretnék a Faith and Order 1980-
as években kezdeményezett vállalkozására, amelynek a hitvallás mai szem-
pontok szerinti közös értelmezése volt a célja. A Keresztség, eucharisztia 
és egyházi hivatal (KEE) című dokumentum összeállítása után 1982-ben 
tartott limai tanácskozásán a Faith and Order elhatározta, hogy a Nikaiai 
Hitvallás ökumenikus jelentőségével kezd foglalkozni. Az Egyházak Világta-
nácsa 1983-ban tartott vancouveri közgyűlése önálló bizottságot állított fel 
a kérdés kiemelt tárgyalásának előkészítésére. A munka három ökumenikus 
tanácskozással kezdődött, s mindegyik a hitvallás egy-egy szakaszát vizsgálta; 
a három megbeszélésre 1984-ben és 1985-ben Indiában (Kottayam), Fran-
ciaországban (Chantilly) és Zairéban (Kinshasa) került sor. Az előkészítő 
munka alapján a koordinációs bizottság33 megalkotta az első szövegterveze-
tet, amelyet 1987 augusztusában fogadtak el. A dokumentum első változata 
Az egy hit megvallása címet kapta.34 A következő három év folyamán a Faith 
and Order titkársága összegyűjtötte ökumenikus intézetek, teológiai karok 
és munkacsoportok első szövegváltozattal kapcsolatos reakcióit, megjegyzé-
seit és módosítási javaslatait. Ezzel egyidejűleg újabb nemzetközi tanácsko-
zásokra is sor került, amelyek a hitvallás különböző vetületeinek szenteltek 
figyelmet: teremtéstani, krisztológiai, egyháztani és pneumatológiai vonat-
kozásokkal foglalkoztak. A Faith and Order 1989-ben tartott budapesti 
közgyűlésén áttekintették a beérkező megjegyzéseket, és elrendelték a doku-
mentum újabb átdolgozását. 1990 augusztusában a skóciai Dunblane-ben 
tartott megbeszélésén a Faith and Order állandó bizottsága megkapta az át-
dolgozott szöveget, és jóváhagyta a kiadását. Az új szöveg Egy hit megvallása 

32	 Uo. No. 225, in: GiA IV, 238.
33	 Az elnöke Jean-Marie Tillard OP volt, a tagjai: Ulrich Kühn, Wolfhart Pannenberg, 

Mary Tanner és a későbbi Bartholomaiosz egyetemes patriarcha.
34	 Confessing One Faith: Towards an Ecumenical Explication of the Apostolic Faith as Exp-

ressed in the Nicene-Constantinopolitan Creed (381), Geneva 1987 (FO Paper No. 140).

Athanasiana_59.indb   33Athanasiana_59.indb   33 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Johannes Oeldemann

34

címen jelent meg.35 Az egész projekt a Faith and Order 1993. évi világtalál-
kozóján (Santiago de Compostela) fejeződött be.36

Az egész kezdeményezés az apostoli hit ökumenikus értelmezésére töre-
kedett, azzal a szándékkal, „hogy korunk és világunk néhány meghatározó 
kihívásával szembenézve rávilágítson a keresztény hit körébe vágó alapvető 
meggyőződések jelentőségére”.37 Alapszövegül a Nikaia-Konstantinápolyi 
Hitvallás (381) eredeti szövege szolgált. A közös értelmezés csupán az első lé-
pése volt annak a három részre tagolódó folyamatnak, amelynek a kölcsönös 
elismerés és a közös tanúságtétel is szerves részét képezte.

A dokumentum három részre tagolódik, a hitvallás három részének meg-
felelően. Mindegyik rész három vagy négy szakaszból áll, amely az adott 
hitvallási rész legfontosabb témáit dolgozza fel. Valamennyi szakasz korunk 
alapvető kihívásainak szentelt bevezető megfontolásokkal kezdődik, majd a 
hitvallás szövege következik, a Nikaiai és az Apostoli Hitvallás szerint. Ez-
után magyarázatok olvashatók az adott szakasz terminológiájával és bibliai 
gyökereivel kapcsolatban. Ezt követően szerepel a korunk horizontján kidol-
gozott magyarázat, amelyben a dokumentum korunk kihívásaival hozza ös�-
szefüggésbe a hitvallási állításokat, s rámutat arra, hogy milyen jelentőségük 
van ma a hit megértésének szempontjából. A szövegben több ponton vi-
tatott kérdéseket bemutató kommentárok kapnak helyet. A dokumentum 
meglehetősen terjedelmes: 279 pontból áll, és könyv alakban száz oldalt tesz 
ki. A függelékben szereplő szómagyarázat bizonyos szakkifejezések (apo-
katasztaszisz, epiklészisz, Filioque) magyarázatát nyújtja, ami annak a jele, 
hogy a bizottság szélesebb olvasóközönségnek szánta a szöveget. Csakhogy a 
dokumentum ezzel együtt is szaknyelven íródott, és előzetes teológiai isme-
retek nélkül aligha érthető.38

Jóllehet a Faith and Order projektje igazán nagyszabású volt, s közel 
tizenkét éven át tartott, sem a tagegyházak, sem az ökumenikus nyilvánosság 

35	 Confessing the One Faith: An Ecumenical Explication of the Apostolic Faith as it is Con-
fessed in the Nicene-Constantinopolitan Creed (381), Geneva 1991 (FO Paper No. 153).

36	 On the Way to Fuller Koinonia. Official Report of the Fifth World Conference on Faith 
and Order, ed. by Th.F. Best and G. Gassmann, Geneva 1994 (FO Paper No. 166), 
237–244. (Report of Section II).

37	 Confessing the One Faith, Introduction, No. 11.
38	 Vö. Johannes Oeldemann: „Confessing the One Faith”. The contribution of a Faith 

and Order study to the anniversary of the Council of Nicaea, Concilium 61 (2025). 

Athanasiana_59.indb   34Athanasiana_59.indb   34 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Nikaia az ökumenikus párbeszédben.

35

részéről nem részesült kellő figyelemben. Megítélésem szerint ennek a hiá-
nyosságnak két fő oka van. Először is, ebben az időszakban az Egyházak Vi-
lágtanácsának figyelmét egy másik kezdeményezés kötötte le (Conciliar Pro-
cess for Justice, Peace and Integrity of Creation), amely jelentős visszhangra 
talált a tagegyházak és számos ökumenikus szervezet körében. Másodsorban 
a nyilvánosságot főként a Kelet-Európában zajló, a kommunista rezsimek 
bukását eredményező társadalmi és politikai átalakulások foglalkoztatták. 
Ennek következtében a társadalmi etika és az egyházak társadalmi felelős-
sége került előtérbe, s ehhez képes a teológiai kérdések háttérbe szorultak az 
ökumenikus párbeszédben. A Faith and Order úgy próbálta előmozdítani a 
dokumentum feldolgozását, hogy a hitvallás közösségi elemzéséhez kiadta 
rövid összefoglalását.39 A Német Ökumenikus Munkabizottság (DÖSTA) 
idevágó tanulmánya ugyanezt a célt szolgálja.40

A Nikaiai Zsinat 1700. évfordulója talán ismét arra a kérdésre irányítja 
a figyelmet, hogy miként lehet érteni ma az apostoli hitet. „Lehet, hogy az 
évforduló kapcsán megújult érdeklődést vált majd ki a dokumentum”,41 írta 
az Ecumenical Review Nikaiával foglalkozó különszámában Sanra Beardsall, 
a Faith and Order hatodik világtalálkozójának előkészítésével megbízott ko-
ordinációs bizottság moderátora. Nem az a cél, hogy új dokumentumban 
foglaljuk össze az időközben felhalmozódott újabb szövegeket,42 hanem arra 
kell biztatnunk az egyházakat, hogy tegyék meg azt a következő lépést, amely 
az eredeti szándék szerint szerves részét alkotta volna a projektnek: támogas-
sák a hitvallás elismerését, elfogadását és feldolgozását, különösen azokban 
az egyházi közösségekben, amelyek istentiszteleteik alkalmával nem recitál-
ják rendszeresen a hitvallást.

39	 Commission on Faith and Order: Towards Sharing the One Faith: A Study Guide for 
Discussion Groups, Geneva 1996 (FO Paper No. 173).

40	 Deutscher Ökumenischer Studienausschuss (DÖSTA): Wir glauben – wir bekennen 
– wir erwarten: Eine Einführung in das Gespräch über das Ökumenische Glaubensbe-
kenntnis von 381, Eichstätt 1997.

41	 Sandra Beardsall: Living the Apostolic Faith Together Today, Ecumenical Review 75 
(2023) 172–184., 179.

42	 Lásd például az Altenbergi Ökumenikus Kör legutóbbi munkáját: Hans-Georg Link – 
Josef Wohlmuth (szerk.): Attraktive Fremdheit Gottes: Das ökumenische Bekenntnis von 
Nizäa-Konstantinopel (325–2025), Leipzig/Paderborn 2024.

Athanasiana_59.indb   35Athanasiana_59.indb   35 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Johannes Oeldemann

36

4. A zsinat egyházjogi öröksége

Az I. Nikaiai Zsinat húsz kánont fogadott el, ami azt tükrözi, hogy szükség 
volt a helyi egyházak életét és egymáshoz fűződő viszonyát szabályozó ren-
delkezésekre.43 A nemzetközi ortodox–római katolikus bizottság kiemeli: 
„Jóllehet e kánonokat nem mindig értelmezték ugyanúgy Keleten és Nyu-
gaton, az Egyház örökségéhez tartoznak.”44 A hermeneutikával kapcsolatos 
megjegyzéseim keretében idéztem az ortodox–ókatolikus párbeszédbizott-
ságnak azt a megállapítását, mely szerint a zsinati dokumentumok értelmezé-
se során különbséget kell tennünk a változhatatlan tanbeli döntések (horoi) 
és a változásnak kitett jogi rendelkezések (kanónesz) között. Az ortodox–lu-
theránus párbeszédbizottság viszont azt hangsúlyozza, hogy a kétféle szö-
vegcsoport szorosan összefügg egymással: „A kánonok szoros kapcsolatot 
teremtenek a szentek számára egyszer s mindenkorra átadott hit és az Egy-
ház életének meg struktúrájának elengedhetetlen szabályozása között. […] 
Gyakorlati téren alkalmazzák a horoszokat. A kétféle szöveg egyazon valóság 
két vetületét alkotja. Ugyanakkor a kánoni kérdésekben hozott döntéseknek 
nem minden esetben van ugyanolyan tekintélyük, mint a tanbeli döntések-
nek, s elfogadásuk és alkalmazásuk sem egyforma az ortodox és a lutheránus 
egyházakban.”45 A kánoni örökség jelentőségéről alkotott eltérő felfogások 
mindenekelőtt arról tanúskodnak, hogy nemcsak a dogmák, de a kánonok 
hermeneutikájára is szükség van. A közösség szolgálata című dokumentumá-
ban a Szent Irenaeus Ortodox–Katolikus Vegyes Munkabizottság is ezt eme-
li ki: „Az egyházi kánonok sokszor alkalmazott egyháztannak tekinthetők. 
A dogmákhoz hasonlóan saját kontextusukban kell értelmeznünk őket.”46

Az ókeresztény egyház kánonjaiban sokszor valóban bizonyos egyháztani 
meggyőződések fejeződnek ki. Ezért nem meglepő, hogy az ökumenikus pár-

43	 A kánonok szövege görögül és angolul: Fontes Nicaenae Synodi (FN 3), 132–145. Vö. 
Andreas Weckwerth: The Twenty Canons of the Council of Nicaea, in: The Camb-
ridge Companion to the Council of Nicaea, ed. by Young Richard Kim, Cambridge 
2021, 158–176.

44	 Eastern Orthodox-Roman Catholic Dialogue: The Sacrament of Order in the Sacra-
mental Structure of the Church (New Valamo 1988), No. 52, in: GiA II, 679.

45	 Lutheran-Orthodox Joint Commission: Authority in and of the Church: A. The ecume-
nical councils (Sandbjerg 1993), No. 5, in: GiA III, 13.

46	 Saint Irenaeus Joint Orthodox-Catholic Working Group: Serving Communion. Re-thin-
king the Relationship between Primacy and Synodality, Los Angeles 2019, No. 4.

Athanasiana_59.indb   36Athanasiana_59.indb   36 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Nikaia az ökumenikus párbeszédben.

37

beszéd-dokumentumok leggyakrabban az I. Nikaiai Zsinat 4. és 6. kánonját 
idézik. A 4. kánon előírja, hogy az új püspökök szentelésén az adott egyház-
tartomány valamennyi püspökének részt kell vennie, ha lehetséges, de lega-
lább három püspöknek. A nemzetközi ortodox–római katolikus párbeszéd-
bizottság teljes terjedelmében idézi a kánont, és a következőképpen foglalja 
össze a tartalmát: „Számos tényező igazolja, hogy az ókeresztény egyházban 
a püspökök tudták: közös felelősséget viselnek az egész Egyházra nézve. […] 
Az egység köteléke abban a követelményben fejeződött ki, hogy legalább há-
rom püspök vegyen részt az új püspökök szentelésén (kheirotonia).”47 Erre a 
szabályra a lutheránus–katolikus és az anglikán–katolikus párbeszédbizott-
ságok szövegei is utalnak.48

A 6. kánon a primátus és az elsőségi sorrend kérdésével foglalkozik. Ezzel 
kapcsolatban az ókeleti–katolikus párbeszédbizottság aláhúzza: „A kánon-
jogi szabályok sajátos helyet és kiváltságokat biztosítottak az egyház szino-
dális életének szervezeti rendjében a metropóliai vagy jelentősebb székhe-
lyeken tevékenykedő püspököknek.”49 E vonatkozásban különösen fontos 
a szinodális élet szervezeti rendjének említése. A 34. apostoli kánonra utalva 
a bizottság azt hangsúlyozza, hogy a primátus és a szinodalitás kölcsönös vi-
szonyban áll egymással, s azt állítja, hogy „a Nikaiai Zsinat 6. kánonja ezt a 
kölcsönös kapcsolatot állítja elénk”.50

Szintén figyelmet érdemel a zsinat 8. kánonja, amely meghagyja, hogy 
nem lehet két püspök egyazon városban. Meglepő módon az ökumenikus 
párbeszéd-dokumentumok nem említik ezt a kánont. A tudományos teoló-
gián belül régóta vita folyik az értelmezéséről, de a jelek szerint a párbeszéd-
bizottságok érdeklődését nem keltette fel.51

47	 Eastern Orthodox-Roman Catholic Dialogue: Synodality and Primacy during the first 
Millennium (Chieti, 2016), No. 11: https://www.orthcath.net/international-dialo-
gue/chieti-2016.

48	 Lutheran-Roman Catholic Dialogue: The Apostolicity of the Church (2006) No. 191, in: 
GiA IV, 208; Anglican-Roman Catholic Dialogue: Walking together on the Way: Lear-
ning to Be the Church – Local, Regional, Universal (Erfurt 2017), No. 89, in: ISPCU 
Nr. 151 (2018) 287.

49	 Roman Catholic-Oriental Orthodox Dialogue: Nature, Constitution, and Mission of 
the Church (2009), No. 43, in: GiA IV, 20.

50	 No. 44, in: GiA IV, 20.
51	 Vö. John Rinne: One bishop – one city, Kanon 7 (1985) 91–109.; Hervé Legrand: 

„One bishop per city”: Tensions around the expression of the catholicity of the local 

Athanasiana_59.indb   37Athanasiana_59.indb   37 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Johannes Oeldemann

38

A zsinat egyházjogi örökségével kapcsolatban a második fontos témakör 
a húsvét dátumának problémájában jelölhető meg. Érdekes módon a kérdés-
sel egyetlen kétoldalú párbeszéd sem foglalkozik. Az ökumenikus kapcsola-
tokban tagadhatatlanul játszik bizonyos szerepet, de javarészt egyházi veze-
tők látogatásaiban és levélváltásaiban merül ki. Ferenc pápa és II. Tavadrosz 
kopt ortodox pápa például megvitatták annak lehetőségét, hogy a viták be-
fejezésének érdekében április harmadik vasárnapján ünnepeljék a húsvétot.52 
Noha ez a pragmatikus megoldás felszámolná a különböző (Gergely- és Ju-
lián-)naptárak használatából eredő problémákat, nem tartom életképesnek 
a javaslatot, mivel figyelmen kívül hagyja a húsvét dátumának meghatáro-
zásához alkalmazott módszert (a húsvétot a tavaszi napéjegyenlőség utáni 
első vasárnap szokás ünnepelni). Figyelemre méltó, hogy ez a szabály nem 
szerepel a zsinati kánonokban, jóllehet mindig is az I. Nikaiai Zsinathoz volt 
szokás kötni. Az a levél, amelyet a zsinat az egyiptomi, líbiai és pentapoliszi 
egyházhoz címzett, beszámol a húsvét időpontjával kapcsolatban elért egyet-
értésről, de nem tér ki az említett szabályra.53 Megítélésem szerint a legígé-
retesebb javaslat az Egyházak Világtanácsának 1997 márciusában tartott 
aleppói tanácskozásán született: tiszteletben tartja a hagyományos szabályt, 
de új csillagászati számításokkal egészíti ki.54

church since Vatican II, The Jurist 52 (1992) 269–400.; uő: Ein einziger Bischof für 
eine Stadt. Warum und wie zurückkommen zu can. 8 von Nizäa? Ein Plädoyer für die 
Katholizität der Kirche, Ostkirchliche Studien 53 (2004) 122–151.

52	 http://www.christianunity.va/content/unitacristiani/en/dialoghi/sezione-orientale/
chiese-ortodosse-orientali/relazioni-bilaterali/patriarcato-copto-ortodosso-degitto/
day-of-friendship-between-copts-and-catholics/en2/message-of-pope-tawadros-ii-to-
pope-francis.html. A kontextushoz lásd Johannes Oeldemann: Ein „Tag der Freund-
schaft”. Die Bedeutung des 10. Mai für die Beziehungen zwischen der katholischen 
und der koptischen Kirche, in: Festschrift zum Jubiläum 25 Jahre Koptisch-orthodoxes 
Kloster der hl. Jungfrau Maria und des hl. Mauritius in Höxter-Brenkhausen, Höxter 
2019, 171–180.

53	 Fontes Nicaenae Synodi, 144–149., 149.
54	 Vö. Towards a Common Date for Easter. World Council of Churches / Middle East 

Council of Churches Consultation, Aleppo/Syria, March 5–10, 1997, Geneva 1997.

Athanasiana_59.indb   38Athanasiana_59.indb   38 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Nikaia az ökumenikus párbeszédben.

39

5. A szinodális megkülönböztetés karizmája és kihívásai

Ezzel pedig el is jutottam az ötödik témakörhöz, általában a szinodalitás ér-
telmezéséhez és sajátosan a szinodális megkülönböztetés jelentőségéhez. A 
nemzetközi ókatolikus–ortodox párbeszédbizottság szavai szerint a zsinatos-
ság „alkotja az Egyház rendjének alapját”.55 Az ortodoxok és az ókatolikusok 
közösen kiemelik, hogy „az Egyház zsinati életének az egyetemes zsinatok a 
legmagasabb rendű kifejeződési formái”.56 Ennek alapján viszont felmerül 
az a kérdés, különösen az ókeresztény egyház számos zsinatát ismerve, hogy 
vajon mely zsinatok tekinthetők egyetemesnek. Az 1976-ban elfogadott Ve-
lencei nyilatkozatban az anglikánok és a katolikusok leszögezték: „Ha bizo-
nyos döntések az egész Egyházat érintik (mint például 325-ben Nikaiában), 
s széles körben és intenzíven vitatott kérdésekkel foglalkoznak, akkor fontos 
megállapítanunk az zsinati határozatok és egyházfegyelmi intézkedések elis-
merésének és elfogadásának kritériumait.”57

A zsinati döntések el- és befogadásának kérdés igen összetett, és számos 
ökumenikus párbeszéd kitért rá. E helyütt azért szeretném magam is érinte-
ni, mert véleményem szerint az tükröződik benne, hogy miként vesz részt az 
egész Egyház a szinodális megkülönböztetés folyamatában. Az első évezred 
első hét egyetemes zsinatával kapcsolatban az ókatolikus–ortodox párbe-
szédbizottság azt hangsúlyozza, hogy ezek a zsinatok „nem magasabb rendű-
ek, mint maga az egész Egyház, hanem az egyházon belül helyezkednek el”.58 
A zsinatok egyetemességét tehát nem csupán összehívásuk módja határozza 
meg. „Pontosabban attól lesznek egyetemesek, ahogyan az Egyház teljessé-
ge később elismeri őket.”59 A nemzetközi ortodox–római katolikus párbe-
szédbizottság hasonlóképpen vélekedik, bár inkább arra helyezi a hangsúlyt, 
hogy miként fogadják el a zsinatokat az egyes patriarchátusok: „Az Egyház 
hitével és jogi rendjével kapcsolatos legfőbb kérdéseket az első egyetemes zsi-
nattól (Nikaia, 325) fogva az egyetemes zsinatok válaszolták meg. Jóllehet 

55	 Old Catholic-Orthodox Conversations: Ecclesiology (1981), Chapter on „Church 
Councils”, in: GiA I, 416.

56	 Uo.
57	 Anglican-Roman Catholic International Commission: Authority in the Church I (Ve-

nice Statement, 1976), No. 16, in: GiA I, 95.
58	 Old Catholic-Orthodox Conversations: Ecclesiology (1981), Chapter on „Church 

Councils”, in: GiA I, 416.
59	 Uo. 

Athanasiana_59.indb   39Athanasiana_59.indb   39 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Johannes Oeldemann

40

Róma püspöke személyesen egyik ilyen zsinaton sem volt jelen, vagy kül-
döttei képviselték, vagy utólag elfogadta a zsinati határozatokat. A zsinatok 
egyetemességének meghatározását megszabó kritériumokat az Egyház az első 
évezredben fokozatosan dolgozta ki. A történelmi körülmények sürgetésé-
re a hetedik egyetemes zsinat (a 787-ben tartott II. Nikaiai Zsinat) például 
részletesen kifejtette a korban érvényesnek tarott kritériumokat: az egyházak 
vezetőinek egyetértését (szümphonia), Róma püspökének együttműködését 
(szünergeia) és a többi patriarcha jóváhagyását (szümphronountesz). Minden 
egyetemes zsinatnak pontosan el kell helyezkednie az egyetemes zsinatok so-
rában, tanításának pedig összhangban kell lennie a korábbiakéval. A zsina-
tok egyetemességét megszabó kritériumok között mindig az egész Egyház 
elfogadása volt a legfőbb.”60

A kérdés természetesen az, miként lehet megállapítani, hogy vajon az 
egész Egyház elfogadja-e valamely zsinatot. E tekintetben a lutheránus–orto-
dox párbeszédbizottság a következőket állítja: „Az el- és befogadás az egyház 
életének egész kiterjedésében, az istentisztelet, a katekézis és az Egyházi szol-
gálat területén egyaránt zajlik, akkor is, ha kifejezett formában nem említik a 
zsinatokat. A recepció azokban a későbbi teológiai vitákban is folytatódott, 
amelyek tisztázták a zsinatokon használt fogalmak és kifejezések pontos je-
lentését. Kiemelkedő példája ennek a Nikaia utáni teológiai vita, amelynek 
végső eredményei a 381. évi Konstantinápolyi Zsinat határozataiban és hit-
vallásában fejeződtek ki.”61 Ennek értelmében az el- és befogadás nem merül 
ki a szinódusok és zsinatok döntéseinek formális jóváhagyásában, de kifeje-
zéskészletük statikus elismerésében sem, hanem az érintett kérdések dina-
mikus továbbszövésében is megfigyelhető lehet. A recepcióról szóló doku-
mentumában az Egyházak Világtanácsa és a Vatikán közös munkacsoportja 
a következőképpen fogalmaz: „A recepció sokszor fokozatosan megy végbe. 
Olykor fájdalmas tapasztalatot jelent, amely komoly felfordulást hoz magá-
val egyének és közösségek életében. A hit rögzítése és továbbadása, a hithez 
kötődő egyházi élet és egyházi struktúrák kialakítása, a helyi egyházak testvé-
ri kapcsolatának és egységének megőrzése időt vesz igénybe, és gyakran több 
nemzedéken át zajlik. Ez pontosan megfigyelhető az Egyház életének olyan 

60	 Eastern Orthodox-Roman Catholic Dialogue: Synodality and Primacy during the first 
Millennium (Chieti 2016), No. 18.

61	 Lutheran-Orthodox Joint Commission: Authority in and of the Church: A. The ecume-
nical councils (Sandbjerg 1993), No. 6, in: GiA III, 13.

Athanasiana_59.indb   40Athanasiana_59.indb   40 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Nikaia az ökumenikus párbeszédben.

41

meghatározó eseményeiben, amilyen például a szentírási kánon kialakulása 
és a Nikaiai Zsinat recepciója. Az utóbb ötven évet vett igénybe, az előbbivel 
kapcsolatban pedig több száz év elteltével alakult ki egyetemes egyetértés.”62 
Megítélésem szerint rendkívül figyelemreméltó, hogy a Nikaiai Zsinat recep-
cióját a szöveg párhuzamba állítja a kánon kialakulásával. Ennek fényében a 
Nikaiai Zsinat normatív jelentősége jócskán túlnyúlik az első évezreden.

6. Következtetések 

Megpróbáltam áttekintést nyújtani arról, hogy a különböző ökumenikus 
párbeszédekben mi minden hangzott már el Nikaiával kapcsolatban. Az 
elmúlt évek ökumenikus párbeszédének gyümölcseit kívántam felidézni, 
mivel gyakran nem részesülnek kellő figyelemben. Az ökumenikus mozga-
lom olykor „amnéziás” állapotba kerül: elfelejti a már elért eredményeket. 
Írásomban az anmézia felől az anamnészisz felé akartam elmozdulni, emléke-
zetbe idézve mindaz, amit a különböző egyházak ökumenikus kontextusban 
egyetértőleg leszögeztek a Nikaiai Zsinattal kapcsolatban. Ezért azt javaslom, 
hogy tágítsuk ki a receptív ökumenizmusról alkotott felfogásunkat: a recep-
tív ökumenizmus nemcsak azért fontos, mert ajándékokat kell elfogadnunk 
a többi hagyománytól, hanem azért is, mert ökumenikus elkötelezettségű 
elődeinktől is „ajándékokat” kaphatunk. Az ökumenikus teológia előtt ma 
az a feladat áll, hogy befogadjuk az ökumenikus párbeszédek eredményeit, 
elérjük, hogy egyházunk vezetői elfogadják őket, beépítsük a tanításunkba, s 
ha szükséges, helyi kontextusunkhoz és mai kihívásainkhoz igazítsuk.

Ami azt a kérdést illeti, hogy mit tanulhatunk a Nikaiai Zsinattal kapcso-
latos ökumenikus megállapításokból, három tényezőt szeretnék kiemelni: a 
hermeneutikát, a recepciót és az aggiornamentót.

Úgy vélem, a Nikaiai Zsinat jelentőségét mérlegelő reflexiónak a herme-
neutika kérdésével kell kezdődnie. Ha nem hermeneutikai érzékenységgel 
közelítünk a zsinat dokumentumaihoz, nem fogjuk tudni megérteni a zsinat 
maradandó jelentőségét. Több párbeszédbizottság is rámutatott, hogy nem 
csupán a homoouszioszról és a zsinati hitvallásban kifejeződő egyéb dogmati-
kai döntésekről van szó, hanem a zsinat kánonjairól is. Megítélésem szerint 

62	 Joint Working Group between the Roman Catholic Church and the World Council of 
Churches, Reception: A Key to Ecumenical Progress (2014), No. 11, in: GiA IV, 357.

Athanasiana_59.indb   41Athanasiana_59.indb   41 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17



Johannes Oeldemann

42

ennek figyelembevételével a húsvét dátumának meghatározásához is új tám-
pontokat kaphatunk, hiszen a zsinati atyák arra törekedtek, hogy közösen 
elfogadott dátumot rögzítsenek a húsvéttal kapcsolatban. E szándék követé-
se és Jézus Krisztus feltámadásának közös ünneplése fontosabb, mint annak 
a szabálynak a szó szerinti követése, amelyet csak később tulajdonítottak a 
zsinatnak.

Második szempontom a recepció. Az egyházak közös meggyőződése, 
hogy általában a zsinatoknak és sajátosan az egyetemes zsinatoknak az Egy-
ház hitét kell kifejezniük, vagyis alapvető meggyőződéseket kell szóba fog-
lalniuk, de a zsinati döntéseket később el is kell fogadnia az Egyháznak. Az 
egész pedig kölcsönösségen alapuló folyamat. A szinodális megkülönböz-
tetés nemcsak a zsinaton történik, hanem már korábban megkezdődik, és 
később is folytatódnia kell. A Nikaiai Zsinat recepciójának szempontjából 
fontos, hogy az évforduló kapcsán plébániáinkon tudatosítsuk a zsinat öku-
menikus jelentőségét. Különösen azonban az egyházakban, amelyekben a 
Nikiai Hitvallásnak alig van szerepe istentiszteleti kontextusban. 

Az aggiornamento kifejezés XXIII. János pápától származik, aki a II. Va-
tikáni Zsinat feladatait írta körül a fogalommal. Az a kérdés, miként tudjuk 
„re-vitalizálni” a Nikaiai Zsinatot, miként tudjuk lefordítani a „nikaiai hi-
tet” korunk nyelvére. Ennek megvalósulásához elengedhetetlenül fontos az 
első két lépés, a hermeneutika és a recepció. A Faith and Order már megpró-
bálkozott ezzel az 1980-as években, de ma más kihívásaink vannak, mint an-
nak idején: ma már posztkoloniális megközelítésmódokról beszélünk poszt
szekuláris korunk összefüggésében, amelyben a digitalizáció és a közösségi 
hálózatok lehetővé teszik a fake news terjedését, s a post-truth korába vezetnek 
át, amelyben egyre nagyobb a társadalmak megosztottsága és fokozódnak a 
nemzetközi konfliktusok. Ezért ma a keresztény hitvallás azzal a problémával 
szembesül, miként jelenhet meg úgy, hogy ne tűnjön csupán részleges igaz-
ságigény képviselőjének. Ma, amikor egyre több felekezetfölötti csoport jele-
nik meg a színen (különösen a karizmatikus és az evangelikál konextusban), 
érdemes lenne úgy értelmeznünk a hitvallást, hogy a „poszt-felekezeti” kor-
ban is érthető és elfogadható legyen. Úgy tűnik számomra, hogy a Nikaiai 
Zsinat évfordulója kiváló alkalmat ad e feladat teljesítésére.

fordította: Görföl Tibor

Athanasiana_59.indb   42Athanasiana_59.indb   42 2026. 02. 03.   19:57:172026. 02. 03.   19:57:17




